

إذاقة الأثام لمانعي عمل المولد والقيام

ميلادوقيام رئيس المتكلّمين علّا مه مولا نانقي على خان عليه دحمة الرحمن Ľ

رشاقة الكلام في حواشي إذاقة الأثام تصنيف اعلى حصرت امام احمد رضاخان عليه دحمة الرحمن

ترتيب دپيفکش مولانا محدائكم رضا



| صفحهبر     | عنوانات                                               | نمبرشار |
|------------|-------------------------------------------------------|---------|
| 11         | مقدّ مهازناشر                                         | ١       |
| ۲۸         | تعارف مصنف                                            | ۲       |
| ۳2         | مقدهمه شحقيق معنى بدعت مين                            | ٣       |
| ۳۷         | بدعت کے دومعنی ہیں                                    | ۴       |
| 60         | معنى بدعت مخترع ومإبيه بياصل بين                      | ۵       |
| ۴۷         | مقدّ مه ُ غابية الكلام ' بشير قَنُو جي                | ۲       |
| ٩٣٩        | حديث متندة قنوجى يربحث                                | ۷       |
| ٩r         | آ تارمىتىدەقنوجى پر بحث                               | ۸       |
| ∠٠         | صرح بددیانتی قنوجی پر بحث                             |         |
| ∠٣         | روامات فقيهه متندره قنوجى يربحث                       | 1+      |
| <u>۲</u> ۳ | فقهائ كرام صدبا أموركوصراحة نويبيدا بتاكر جائز ومستحب | 11      |
|            | فرماتے ہیں                                            |         |
| ۸۳         | عد م فقل یا جز دتر ک کوئی حجت نہیں                    | ١٢      |
| ۸٣         | فائدة جليله                                           | 112     |

| 101 | اضافهُ دلاًل(حاشيه ميں)    | ٣٢ |
|-----|----------------------------|----|
| 101 | وجیزمم( حاشیہ میں )        | ٣٣ |
| 101 | وجبردہم(حاشیہ میں)         | ٣٣ |
| 166 | وجبر یاز دہم ( حاشیہ میں ) | ۳۵ |
| 100 | وجږدواز دېم ( حاشيه ميں )  | ٣٦ |
| 100 | وجبر سيزدېم (حاشيه ميں )   | ۳۷ |
| 100 | وجبر چہاردہم(حاشیہ میں)    | ۳۸ |
| 100 | وجبر پانز دہم (حاشیہ میں ) | ٣٩ |
| 164 | وجېرشانز دېم (حاشيه ميں )  | ۴4 |
| 164 | وجبر مفتد ہم(حاشیہ میں)    | ٣١ |
| 162 | وجه بمجد بهم (حاشیہ میں )  | ۴۲ |
| 162 | وجېږنوز دېم (حاشيه ميں )   | ٣٣ |
| 102 | وجېږستم(حاشيه ميں)         | ٣٣ |
| 104 | <u>شبوت ب</u> تداعی        | 60 |
| 104 | اوّلاً                     | ۴٦ |
| 104 | ٵؾٳؘ                       | ۴۷ |
| 104 | ئ <i>ا</i> ڭ               | ዮአ |
| 104 | رابعاً                     | ٩٣ |
| 109 | خامسأ                      | ۵. |

| 14+  | سادساً(حاشیہ میں)                                    | ۵١ |
|------|------------------------------------------------------|----|
| 14+  | سابعاً(حاشيه ميں)                                    | ٥٢ |
| 141  | ثامناً (حاشیہ میں)                                   | ٥٣ |
| 141  | تاسعاً (حاشیہ میں )                                  | ۵٣ |
| 171  | عاشراً(حاشیہ میں)                                    | ۵۵ |
| ۱۲۴  | پانچویں دلیل                                         | ٢۵ |
| 172  | چھٹی دلیل                                            | ۵۷ |
| 17A  | اصلِ گلی دافعِ جہالاتِ وہا ہیت                       | ۵۸ |
| 12M  | ساتویں دلیل                                          | ۵٩ |
| 124  | آ ٹھویں دلیل                                         | ۲+ |
| 122  | نویں دلیل                                            | 71 |
| IZΛ  | دسویں دلیل                                           | ۲۲ |
| 195  | تیس سے زائدرسائل شریفہ کا ذکر جوائمہ دعلاء نے میلا د | ٣  |
|      | <i>شریف میں تصنیف فر</i> مائے                        |    |
| 195  | وہاہیدکی اِفتر ایردازی دِستم کارسازی                 | ۳  |
| ٣• ٣ | گيار ہويں دليل                                       | ٩٥ |
| r+9  | بارہوہوں دلیل                                        | ۲۲ |
| ۲۱۳  | تيرہویں دلیل                                         | ۲۷ |
| riy  | چود ہویں دلیل                                        | ۲٨ |

| 49 | ىپندر <i>ہو يں دليل</i> | 119          |
|----|-------------------------|--------------|
| ∠• | سولہویں دلیل            | 11+          |
| ۱۷ | سترہویں دلیل            | rt0          |
| ۲۷ | الٹھارہویں دلیل         | r <b>r</b> ∠ |
| ∠٣ | انيسويں دليل            | r <b>r</b> • |
| ۷ř | بيسويں دليل             | ۲۳۰          |
| ۷۵ | اکیسویں دلیل            | 120          |
| ۲۷ | بابِ ثانی               | 172          |
| 22 | پېلامغالطه              | rrz          |
| ۷  | دوسرامغالطه             | rrr          |
| 42 | تيسرامغالطه             | rrr          |
| ۸• | چوتھامغالطہ             | 177          |
| ΛI | پانچواں مغالطہ          | 101          |
| ٨٢ | چھثامغالطہ              | ۲۳۴          |
| ۸٣ | ساتواں مغالطہ           | ۲۳۳          |
| ۸٣ | اوّلَ                   | 100          |
| ۸۵ | <del>ث</del> انياً      | ٢٣٦          |
| ۲۸ | ؿٳڷ                     | ٢٣٦          |
| ٨٧ | رايعاً                  | ٢٣٦          |

| ۸۸   | خامسأ                    | 1774 |
|------|--------------------------|------|
| ۸۹   | سادسآ                    | rrz  |
| 9+   | آ ٹھواں مغالطہ           | 10+  |
| 91   | اوّلاً                   | 10+  |
| 91   | <i>ٵڹ</i> ٳٙ             | 10+  |
| 98   | ີ້ ບໍ່ເ                  | 101  |
| ٩٣   | رابعاً                   | 101  |
| 90   | خامسأ                    | 104  |
| 97   | اوّلاً(حاشیہ میں)        | 101  |
| ٩८   | ثانيًا(حاشيه ميں)        | rar  |
| ٩٨   | ثالثاً (حاشیہ میں )      | ror- |
| 99   | رابعاً(حاشیہ میں)        | ror  |
| !++  | خامساً(حاشیہ میں)        | ror" |
| +    | سادساً(حاشیہ میں)        | rar  |
| 1+1  | مسّلهاُولی (حاشیہ میں)   | 109  |
| 1+1" | مسّله ثانيه(حاشيه ميں)   | 109  |
| 1+17 | مسّله ثالثة (حاشيه ميں)  | 24+  |
| 1+0  | مسَلَدرابعد(حاشيه ميں)   | 241  |
| 1+7  | مسَلِه خامسه (حاشیہ میں) | 141  |
|      |                          |      |

| 1•2  | مسئله سادسه(حاشیه میں)                             | 141  |
|------|----------------------------------------------------|------|
| 1•۸  | مسّله سابعه(حاشیه میں)                             | 272  |
| 1+9  | مسّله ثامنه (حاشیه میں )                           | ۲۲۴  |
| 11+  | مسّلةتاسعه (حاشيه ميں)                             | 540  |
| 111  | مسّله عاشرہ(حاشیہ میں)                             | ۲۷۹  |
| 111  | فائدہ(حاشیہ میں)                                   | 277  |
| 1110 | نواں مغالطہ                                        | 229  |
| ۱۱۳  | ظلم قنوجی(حاشیہ میں)                               | ۲2+  |
| 110  | ظلم دوم (حاشیہ میں )                               | 12+  |
| 114  | ظلم سوم ( حاشیہ میں )                              | 121  |
| 112  | ردِ اول(حاشيه ميں)                                 | 120  |
| IIA  | ردِّ دوم(حاشيه ميں)                                | 120  |
| 119  | ردِّسوم(حاشيه ميں)                                 | 120  |
| 11+  | ر ڏِچہارم( حاشیہ میں )(اس کی تقریر دووَجہوں پرہے ) | 120  |
| 111  | وجیرگلی (حاشیہ میں )                               | 124  |
| 177  | شہادت ِجزئیات(حاشیہ میں) (یہی وجہِ ثانی ہے)        | 129  |
| 111  | مسئلهٔ أولى وثانيه(حاشيه ميں)                      | 129  |
| 140  | مسئلهٔ ثالثه(حاشیه میں)                            | 1⁄29 |
| 110  | مسئلهٔ رابعه(حاشیه میں )                           | ۲۸I  |

| ተለተ | مسَلدخامسه(حاشيه ميں)            | 124  |
|-----|----------------------------------|------|
| ۲۸۲ | مسئله سادسه( حاشیه میں )         | 112  |
| r۸۳ | مسَله سابعہ د ثامنہ( حاشیہ میں ) | IFA  |
| ተለሶ | مسَلَة تاسعه (حاشيه ميں)         | 119  |
| 110 | مسّله عاشرہ(حاشیہ میں)           | 11-+ |
| 110 | ردِپنجم(حاشيه ميں)               | 111  |
| 144 | ردِششم( حاشیہ میں )              | 177  |
| 171 | ردِ مِفتم ( حاشیہ میں )          | 189  |
| ۲۸۸ | ردِمِشْتُم (حاشيه ميں )          | 189  |
| r98 | ردِنهم(حاشيه ميں)                | 150  |
| 190 | ردِّ دہم(حاشیہ میں)              | 184  |
| r92 | دسوال مغالطه                     | 1172 |
| ۳•۵ | گیار <i>ہ</i> واں مغالطہ         | 1177 |
| ۲•۷ | فهرست آيات قرآنيه                | 1179 |
| 110 | فهرست احاديث                     | 11** |
| ٣٢٣ | مأخذ ومراجع                      | 101  |

## مقدّ مهازنا شر

رئيس كمتكلمين حضرت علامة قىعلى خال صاحب كى حيات وشخصيت انیسویں <sup>(۱)</sup>صدی کا ابتدائی دور ہندوستان اورخصوصاً مسلمانوں کے لیے انتہائی پُرآ شوب دورتھا،مسلمانوں میں نٹی نٹی تحریکیں جنم لےرہی تھیں، جومسلمانوں کو کافر ومشرک اور بدعتی بنانے میں ایک دوسرے پر سبقت حاصل کرنے کی کوشش کررہی تھیں ۔مسلمان زبردست کشکش کا شکار تھے، ایک طرف یوری ملتِ اسلامیہ مذہبی خانہ جنگی کا شکارتھی ، کفر وشرک وبدعت کے شور دغوغا سے پورا مذہبی ماحول گرد آلودتھا، دوسری جانب انگریز مسلمانوں کے اتحاد کو یارہ یارہ کرکےاپنے اقتدار کے مواقع بڑھار ہاتھا۔ یہ ماحول مسلمانوں کے لیے انتہائی کس میرس کا تھا،مسلمانوں کے نامؤ رعلاءاور دانشوروں میں سے بیشتر جہاد آ زادی میں کام آ گئے تھے،اور جو پاقی یصحوہ اس مذہبی اور سیاسی بحران سے ملتِ اسلامیہ کو بچانے میں مصروف ہو گئے۔ اس مسلم مخالف طوفان کورو کنے کے لیےا یک شخصیت کی ضرورت تھی جسے علوم نقليه وعقليه دونول ميس يورى دست گاه حاصل ہو، اور تمام علوم وفنون ميں متاز

مقام رکھتا ہو، جوایک جانب تو حید کی شمع روثن کرے،تو دوسری جانب فخرِ کون ومکاں صلی اللہ علیہ دسلم کی محبت ووارٹنگی کا پر چم لہرائے ،اورنٹی نٹی مسلم کش تحریکوں کا منہ تو ڑ

(۱) رئیس المتحکمین کے بیدحالات ڈاکٹر محمد حسن صاحب کی تالیف بعنوان:''مولانا نقی علی خان رحمۃ اللہ علیہ حیات اور علمی واد بی کارنا ہے'' (مطبوعہ ادارہ تحقیقات ِ امام احمد رضا کرا چی ۱۴۲۲ھ) سے اختصاراًماخوذہیں۔

جواب دے سکے۔

انیسویں صدی کی تیسری دہائی کے آخری سال میں ایک ایسی ہی گراں مایہ اور عبقری شخصیت نے اس دنیا ئے آب و گِل میں قدم رکھا جسے عالم اسلام رئیس المت کلمین مولا نامفتی فقی علی خاں کے نام سے جانتا ہے۔

امام العلما مولانا مفتی رضاعلی خال صاحب کے فرزند مولانا نقی علی خان رضی اللہ تعالی عنہما کی ولادت سلح جمادی الآخر یا غرہ کر جب ۲۳۲۱ حد مطابق ۱۸۳۰ کو ہریلی کے محلّہ ذخیرہ میں ہوئی۔ آپ نے جملہ علوم وفنون کی تعلیم اپنے والدِ ماجدا مام العلما مولانا رضاعلی خال سے حاصل کی ، آپ ایام طفولت سے ہی پر ہیز گار اور متق شے؛ کیوں کہ آپ امام العلما مولانا رضاعلی خال صلحہ کے زیرتر بیت رہے، جونا مؤ ر عالم اور عارف باللہ ہزرگ تھے، جن کی پر ہیز گاری کا بھو ہر مولانا نقی علی خال کو ور شہ میں ملاتھا، اور پھر بفضل الہی میان طبح جس نیکی کی طرف تھا، مولانا نقی علی خال کو ور شہ میں ملاتھا، اور پھر بفضل الہی میان طبح بھی نیکی کی طرف تھا، مولانا نقی علی خال کو مرشہ میں ملاتھا، اور پھر بفضل الہی میان طبح بھی نیکی کی طرف تھا، مولانا نقی علی خال کو مرشہ معر ترجیح دیتے تھے، کشر علوم میں تصنیفات مطبوعہ وغیر مطبوعہ آپ کے آراء واقول کو علما کی شاہد ہیں۔

مولانانقی علی خال ﷺ کا مطالعہ انتہائی وسیع تھا، آپ کے تجریح ملمی کا اعتراف آپ کے ہم عصر علما نے بھی کیا، آپ عالم اسلام کی ان مقد س ترین شخصیتوں میں سے ہیں جنہوں نے تاحیات علم وعرفان کے دریا بہائے۔ آپ نے زبان وقلم کے ذریعہ اِشاعتِ دین اور ناموںِ رسالت کے لیے جہاد پیم کیا۔ آپ کے علم وفضل کی شہادت کے لیے آپ کی تصانیف شاہد عادل ہیں۔عوام وخواص کی رشد وہدایت کے

لیے آپ کے چند جعلے کمبی کمبی تقریر وں اور کئی کئی صفحات پر بھاری ہوتے تھے۔ ایک بار امام احمد رضا فاضل بریلوی نے نہایت پیچیدہ مسئلہ کا تھم بڑی کوشش وجانفشانی سے لکھا، اور اس کی تائید مع تنقیح آٹھ اور اق میں جمع کیں۔ جب امام احمد رضا خان نے اپنا لکھا ہوا فتوی مولانا فقی علی خاں بھی کے سامنے پیش کیا تو مولانانے کوئی ایسا جملہ بتایا جس سے بیسب ورق رَ دہو گئے، اس طرح کے جملوں کا اثر خود اعلی حضرت امام احمد رضا بھی کے الفاظ میں:

''وہی جملےاب تک دل میں پڑے ہوئے ہیں،اور قلب میں اب تک ان کااثر باقی ہے''<sup>(1)</sup>۔

مولا نانقی علی خاں کے علم وضل ،ان کے تجرِعلمی اور جامعیت کا انداز ہ امام احمد رضا کی اس ہدایت سے لگایا جاسکتا ہے جو آپ نے اپنے شاگر دمولا نا احمد اشرف کچھوچھوی کو کی تھی ،امام احمد رضا بیان فرماتے ہیں :

''ردِّ وہاہیداور اِفناء، بیددونوں ایسے فن ہیں کہ طِبّ کی طرح بی بھی صرف پڑھنے سے نہیں آتے ، ان میں بھی طبیپ حاذق کے مطب میں بیٹھنے کی ضرورت ہے۔میں بھی ایک طبیپ حاذق (مولا نافقی علی خاں) کے مطب میں سات برس بیٹھا ہوں''<sup>(1)</sup>۔

اس طرح مولا نانقی علی خاں ﷺعلم وعرفان کا مخزن، اوررشد وہدایت کا

(۱)''ملفوظات ِ<sup>اعلی</sup>حضر ت بر میلوی''، حصّہ اوّل،<sup>ص</sup>۲۰۱۔ ۲)''ملفوظات''، حصّہ اوّل،<sup>ص</sup>۲۰۱۔

۱۴

شاہکارنظر آتے ہیں،قلمی طور پر آپ نے دین مبین کے لیے جو کارنا مے انجام دیئے وہ رہتی دنیا تک آپ کے علم وفضل کی شہادت دیتے رہیں گے۔ اولاد حضرت علامذقي على صاحب رحمه الثدكي اولا دميس تنين صاحبز ادي اورتنين صاحبزادیاں ہیں،صاحبزادگان کے اسائے گرامی پہ ہیں: اعلى حصرت امام احمد رضاخان استاذ زمن حضرت مولا ناحسن رضاخان حضرت مولا نامحمد رضاخان حضرت مولا نالقی علی صاحب کے تلامٰہ ہ حضرت مولا نانقی علی صاحب کے مندرجہ ذیل تلامذہ معروف زمانہ ہوئے : ا)اعلى حضرت إمام احمد رضا ۲)استاذٍ زمن مولا ناحسن رضا ۳)مولا نامدایت رسول کههنوی ۳)مولانابرکات احمد ۲)مولا ناحشمت اللدخان ۵)مفتی حافظ بخش آنولوی ۸ ) مولا ناحکیم عبدالعمد ۷)مولا ناسیدامیراحمه بریلوی بيعت وخلافت حضرت مولانا نقى على صاحب اينے صاحبزادے امام احمد رضافاضل بریلوی اورمولا نا عبدالقادر بدایونی صاحب کے ہمراہ جمادی الآخر ۱۳۹۳ ھاوخانقاہِ

برکانتیہ ما رَہرَ ہ شریف حاضر ہوئے ، اور سید نا شاہ آلِ رسول قادری برکاتی ما رَہرَ وی رحمہ اللہ تعالی سے شرف بیعت حاصل کیا۔امام احمد رضا خاں بھی سید نا شاہ آلِ رسول

کے دستِ حق پرست پر بیعت ہوئے ، اسی مجلس میں شاہ صاحب نے دونوں افراد کو خلافت وجملهاجازات سےسرفرازفر مایا۔ اجازت وسنرحديث حضرت مولا نائقیعلی صاحب کوسندِ حدیث مندرجہ ذیل تنین سلسلوں سے حاصل تھی: ا) سیدنا شاہ آلِ رسول ما رَہرَ وی سے،اور وہ اپنے جلیل القدرمشائخ سے بیان کرتے ہیں، جن میں شاہ عبد العزیز محد ثِ دہلوی بھی ہیں، اور وہ اینے والد شاہ ولى الله محدّ ثِد ہلوى ہے كثير العلم اور قوى الفہم محدّ ث ہيں۔ ۲) اینے والدامام العلمیا مولا نامحمہ رضاعلی خاں صاحب سے،اور وہ مولا نا خلیل الرحمٰن محمود آبادی سے، اور وہ فاضل محمد سند بلوی سے، اوروہ ابو العیاش محمد عبدالعلی ہے۔ ۳) سیراحمرزینی دحلان کمی سے،اور وہ شیخ عثمان دمیاطی سے۔ معمولات ديني دد نياوي کتب بني: حضرت علام فقىعلى صاحب رحمه الثد تعالى كوكتب بني كابهت شوق تقاءآ پ کا بیشتر وقت دینی کتابوں کے مطالعہ میں گزرتا تھا، آپ کے مطالعہ کا طریقہ ریتھا کہ جس کتاب کو پڑھتے ،اول تا آخر پڑھتے ، درمیان میں نہیں چھوڑتے تھے۔ آپ کے وسعتِ مطالعہ کا اندازہ آپ کی تصنیفات سے لگایا جا سکتا ہے، مثلاً آپ نے "ال کلام الأوضح في تفسير سورہ ألَم نشرح" مِيںستاس سےزيادہ کتابوں کے حوالے

دیئے ہیں،جس سےعلمی ودینی بصیرت کا انداز ہ ہوتا ہے۔ فتوى نويى: تیر ہویں صدی ہجری میں حضرت علامہ نقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالٰی کے والد ماجدامام العلمما حضرت مولانا رضاعلي خان صاحب نے ۲۴٬۶۱ همطابق ۱۸۴۱ء میں سرزمین بریلی پر مسند اِفتاک بنیادرکھی، اور چونتیس سال تک فتوی نویسی کا کام بحسن وخوبي انجام ديايه اما العلمياني اينه فرزند سعيد حضرت علامة قي على صاحب كو خصوصی تعلیم دے کرمسندِ اِفتایر فائز کیا،مولا نانقی علی خاں نے مسندِ اِفتایر رونق افزا ہونے کے بعد سے ۱۲۹۷ ہوتک نہ صرف فتوی نویس کا گراں قدر فریضہ انجام دیا، بلكه معاصرعلما وفقنها سے اپنی علمی بصیرت کالو مامنوالیا۔ حضرت رئیس کمتنگلمین نے طویل عرصہ تک ملک و ہیرونِ ملک سے آنے والے سوالات کے جوابات انتہائی فقیہا نہ بصیرت کے ساتھ فی سبیل اللہ تحریر کیے، مولانا کے فتاوی کا مجموعہ تیار نہ ہوسکا، اس لیے ان کی فتو ی نولیں پر سیر حاصل گفتگو نہیں کی جاسکتی ، کیکن مختلف علوم وفنون پر آپ کی مطبوعہ وغیر مطبوعہ تصانیف آپ کے علم وفضل کی شاہد ہیں۔آپ کے اقوال وآ را کوعلائے عصر سند تسلیم کرتے تھے، اور اینے فتووں پر مولا نانقی علی خاں 🚓 کی تصدیق لازمی وضروری سجھتے تھے، آپ کے یاس عام طور پر فتاوے تصدیقات کے لیے آتے تھے، آپ انتہائی احتیاط سے کام لیتے،اگر جوابات صحیح ہوتے، دستخط کر کے مہر شبت کردیتے،اورا گرجواب غلط ہوتے توعلیجد ہ کاغذیر جواب لکھ دیتے ،کسی کی تحریر سے تعرض نہیں کرتے تھے۔اس بارے میں مفتی حافظ بخش آنولوی لکھتے ہیں:

''مولوی صاحب ممدوح (مولا نائقی علی خاں) کو کسی کی تلفیر مشتہر کرنے سے کیا غرض تھی نہ آپ کی بیدعادت ، مسائل جو مُہر کے داسطے آتے ہیں اگر صحیح ہوتے ہیں مہر شبت فرماتے ہیں ، اور جو خلاف کتاب ہوتے ہیں ، جواب علیحد ہ سے لکھ دیتے ہیں ،کسی کی تحریر سے تعرض نہیں کرتے''۔ تصنیف د تالیف:

حضرت علامه فقي على صاحب رحمه اللد تعالى كوكتب بيني ،فتو يل نويسي ، درس وتد ریس، عبادت وریاضت، خدمات دینی وملی کے علاوہ تصنیف وتالیف سے بھی بہت شغف تھا،تصنیف وتالیف کے میدان میں بھی آپ اپنے دور میں نا درِ روزگار تھے،اور جامعیتِ علوم میں ہم عصرعلما پرفوقیت رکھتے تھے۔ آپ کومتعد دعلوم پر دسترس حاصل تھی، آپ نے اردوزبان کواپنی گراں قدرتصانیف سے مالا مال کیا، آپ نے مختلف علوم وفنون اور موضوعات پر کتابیں ککھیں، خاص طور پر سیرتِ نبوی، اصلاحِ معاشره بتعليم وتعلم بملم معاشرت ،تصوف وغيره موضوعات ومسائل يرنهايت جامع اوربلند یا بیدتصانیف قلم بندکی ہیں۔ آپ کے خلفِ اکبر امام احمد رضا رحمہ اللہ تعالیٰ نے چھبیس کتابوں کا ذ کر فر مایا ہے، اور باقی کتابوں کے مسودات ملے ہیں، جن کے اول وآخریا وسط سے اُوراق غائب ہیں،اس طرح سےایک اندازہ کے مطابق آپ نے حالیس کتابیں

تصنیف فرمائی ہیں۔ آپ کی بیش بہا تصانیف اور دینی تحقیقات آپ کی حیات میں طبع نہ ہوسکیں،اس کی وجہ پیتھی کہاللہ تعالی نے آپ کوعلم وفضل کی دولت کے ساتھ اِستغنا کی

دولت سے بھی مالا مال فرمایا تھا، جس وقت کچھ علما اپنے علم کوجنسِ تجارت بنا کر برطانو ی حکّام سے نذرانے وصول کر کے، اور دولت مندوں سے چندہ لے کراپنے عقائد ونظریات کی ترویخ واِشاعت کررہے تھے، اس وقت مولا نافقی علی خاں ﷺ کی فیرتِ دینی کا بیدعالم تھا کہ آپ نے اپنے ہم مسلک اور معتقد میں رؤسا کے پاس جانا محیات میں زیو رطبع سے آراستہ نہ ہو تکیں۔

## درس وتدريس

حضرت علامذ تقى على صاحب رحمة اللد تعالى ايك بلند پايد عالم اورائي وقت كے بے مثال فقيد تھے، آپ نے درس كى طرف خصوصى توجہ فر مائى ، آپ كى شخصيت من حيث التد ريس مشہورتھى ، طلبا دُور دُور سے آپ كے پاس اكتساب علم كے ليے آتے ، آپ بہت ذوق وشوق كے ساتھ طلبا كوتعليم فر ماتے \_ حضرت علامہ قوم كى فلاح و بہبود كے ليے دينى تعليم كولاز مى قر ارديتے ، حضرت علامہ كومسلمانوں كى علم دين كى جانب سے لا پر داہى پر بہت تشويش تھى، چنانچہ آپ نے دينى تعليم كے فروغ كے ليے بريلى ميں ' مدرسہ اہل سنّت '' قائم فر مايا۔

مدرستدابل سنت كاقيام

حضرت علامہ تقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کے عہد تک بریلی میں مختلف علمائے کرام اِنفرادی طور پر دینی ومذہبی تعلیم دیتے رہے، جن میں مولانا ہدایت علی فاروقی اور مولانا یعقوب علی کے نام قابل ذکر ہیں، مولانا ہدایت علی بریلوی، بریلی کے محلہ قر دلان کے ساکن تھے، اور علامہ فصل حق خیر آبادی رحمہ اللہ کے شاگر دیتے،

19

آپ نے ''مدرسہ شریعت'' کے نام سے بریلی میں ایک مدرسہ قائم کیا، جس میں آپ دینی تعلیم دیتے تھے، اکبر حسین کمبوہ کی ہیوی نے بھی ایک مدرسہ قائم کیا تھا، وہ تنہا اس مدرسہ کے مصارف بر داشت کرتی تھیں، بریلی میں سیہ پہلا دینی مدرسہ تھا، مدرسہ میں شہر کہنہ کے رکیس مولانا لیفقو بعلی نے بھی کچھ عرصہ تک درس وقد رلیس کے فرائض انجام دیتے۔ سکتا، اس لیے حضرت علامہ تقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالی نے کوتھی رحیم داد خال واقع

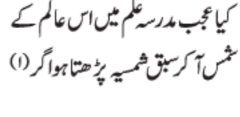
محلّہ گلاب تگر، ہریلی میں''مدرسہ اہل سنت'' کے نام سے ایک دینی مدرسہ قائم کیا۔ تلاش وجستجو کے باوجود مدرسہ کے قیام کی سن وتاریخ کا کوئی دستاویز ی ثبوت حاصل نہیں ہوسکا، مدرسہ کے مصارف عوام کی مددو تعاون سے پورے ہوتے

ثبوت حاصل نہیں ہوسکا، مدرسہ کے مصارف عوام کی مددو تعاون سے پورے ہوتے تھے۔

حضرت رئیس کمتنگلمین رحمہ اللہ تعالیٰ درس وتد ریس سے خاص شغف رکھتے تھے، مسلمانوں کوعلم حاصل کرنے کی ترغیب دیتے ، آپ علمِ معقول ومنقول پر پوری دسترس رکھتے تھے، مولانا کے شغف اورعلم وفضل کے کمال کا اعتراف کرتے ہوئے مولانا کے ہم عصراور دوست نواب نیاز احمد خاں ہوتی لکھتے ہیں:

''مولوی صاحب سلمہ تعالیٰ (مولانا نقی علی خاں) کا گلِ اسلام تازہ رنگ لایا، یعنی اکثر اشخاص کوتعلیم علم کا شوق دلاتے ہیں۔ اپنا وقت دینیات کے پڑھانے میں بہت صرف فرماتے ہیں۔ ہنگام کلام علوم کا دریا بہہ جاتا ہے، العالم إذا تحکم فہو البحر و تموّج (عالم جب گفتگو کرتا ہے تو علم کے سمندر میں غوطہ لگاتا ہے) کا

مضمون انہیں کی ذات ِمجمع حسنات پرصادق آتا ہے۔ کسی نحو سی علم میں عاری نہیں ، ہر علم میں دخل معقول ہونا بجز عنایت باری نہیں ، امور خیر میں اپنی اوقات عزیز صرف کرنے میں دشواری نہیں۔ مسائل مشکلہ معقول نے ان کے سامنے مرتبہ حضوری پایا۔ منقول میں بدوں حوالہ آیت اور حدیث کلام نہ کرنا ان کا ایک قاعدہ کلی نظر آیا۔ ان کے حضور اکثر منطقی اپنے اپنے قیاس وشعور کے موافق صغرائے نثا اور کبرائے مد ح شکل بدیہی الانتاج بنا کردعو کی توصیف کو ثابت کردکھاتے ہیں ، آخر الا مرتنیجہ نکا لیے وقت بیش مرز بان پرلاتے ہیں:



ہوش

عبادت ورياضت

حفزت علم ، مفتى وقت ، فقي على صاحب رحمه الله تعالى زبر دست عالم ، مفتى وقت ، فقيه عصر ، پابند شرع اور عابد شب بيدار شے ، ہر وقت باوضور ہے ، نما زيا جماعت ك پابند شے ، اور قلب درود شريف كاذاكرر جتا \_ روز ب پابندى سے ركھتے شے ، آپ كى زندگى كا ہر شعبه اتباع سنت كے انوار سے منور تھا، طبيعت ناساز ہوتى تب بھى نماز باجماعت مسجد ،ى ميں ادا فرماتے ، فرض روز ول كے علاوہ اكثر نفل روز بے بھى ركھتے \_ تصنيفى ، تبليغى اور علمى مصروفيات كے باوجود آپ نہ صرف فرائض وواجبات ، بلكه نوافل مستحبہ ، اور ادود طائف ، اور ارشادِ شعبه جات عبادت كوم موف رہے ۔ 11

### اخلاق وعادات

حضرت علامد تقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کے اخلاق وعادات بہت عمدہ تھے، پوری زندگی عشق رسول اور اتباع سنت میں گزری، اپنی ذات کے لیے بھی کسی سے انتقام نہیں لیا، دوسروں کو بھی یہی تلقین کرتے تھے، سلام کرنے میں ہمیشہ سبقت کرتے، قبلہ کی طرف بھی پاؤں نہ کرتے، اور نہ بھی قبلہ کی طرف تھو کتے تھے۔ غربا ومسا کین اور طلبہ کے ساتھ انتہائی شفقت کے ساتھ پیش آتے، اور اکثر اُن کی مالی مدد بھی کرتے۔ علما وطلبا کا بہت احترام کرتے تھے، اِن کے آنے پر بہت خوش ہوتے۔ انتہائی خوش مزاج اور با اَخلاق تھے، غرور وتکبر نام کو نہ تھا، خذ ام اور ملاز مین تھا، کسی غرض یاذاتی سے پیش آتے، خدا کی رضا کے لیے خدمتِ دین آپ کا مشغلہ تھا، کسی غرض یاذاتی مفاد کا معمولی شائر بھی نہ تھا۔

## عثق رسول 🏙

عشق رسول ﷺ ہی عشق الہی کا ذرایعہ ہے، عشق رسول کے بغیر بندہ عشق الہی سے محروم رہتا ہے، عاشق رسول کا سینہ جتناعشق رسول سے معمور رہتا ہے، اتنا ہی عبادات وطاعت میں حلاوت محسوس ہوتی ہے۔ حضرت علامہ تقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کو تاجدا رکا سنات ﷺ سے سچاعشق تھا، مولا ناکے ہر قول وفعل سے عشق رسول کی جھلک نمایاں تھی، آپ کو حضور نبی کریم ﷺ کے زبر دست گرویدہ اور اُن کے عشق میں وارف تہ تھے، سفر میں ہوں یا حضر میں، گھر ہوں یا عوام کے عظیم اجتماع میں، ہر جگہ سنتِ رسول کی اتباع کی ترغیب وتلقین میں مصروف و مشغول رہے۔ کبھی غیر ضرور کی گفتگونہیں فرماتے ۔ آپ تمام عمر پورے عالَم کو اتباع نبوی میں ڈھالنے کی کوشش کرتے رہے۔ عوام ہوں یا علما، حاجت مند ہوں یا سرما بیددار، دانشور ہوں یا کم عقل، سب کے سامنے آپ کی گفتگو کا موضوع حضور نبی کریم بلکا کا عشق ومحبت ہوتا، اور اتباع کی تلقین ہوتی۔ ایک بار مولا نائقی علی خال بیار ہو گئے جس کی وجہ ہے کافی نقاجت ہوگئی۔ محبوب رب العالمین بلک نے فدائی کے جذبہ محبت کی لاج رکھی اور خواب ہی میں ایک پیالے میں دواعنایت فرمائی جس کے چذبہ محبت کی لاج رکھی اور خواب ہی میں ہو گئے۔ مجاہد جنگ آزادی حضرت علامہ نقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کو ملک میں انگریز اقتد ار سے

شريدنفرت تقمی، آپ نے تاحيات انگريزوں کی تخت مخالفت کی، اور انگريز کی اقتدار کوجڑ سے اکھاڑ تچينکنے کے لیے ہميشہ کوشاں رہے، وطنِ عزيز کو انگريزوں کے جبر واستبداد سے آزاد کرانے کے لیے آپ نے زبردست قلمی ولسانی جہادی خدمات انجام ديں، اس بارے ميں چندہ شاہ سينی لکھتے ہيں:

''مولانا رضاعلی خاں رحمۃ اللّٰدعلیہ انگریزوں کے خلاف لسانی وَقلمی جہاد میں مشہور ہو چکے تھے، انگریز مولانا کی علمی وجاہت ود بد بہ سے بہت گھبراتا تھا، آپ کے صاحبز ادے مولانا نقی علی خاں رحمۃ اللّٰدعلیہ بھی انگریزوں کے خلاف جہاد میں مصروف تھے، مولانا نقی علی خاں کا ہند کے علما میں بہت اونچا مقام تھا، انگریزوں کے خلاف آپ کی عظیم قربانیاں ہیں'۔

کمیٹی بنائی، انگریزوں کے خلاف عملاً جہاد کا آغاز کرنے کے لیے جہاد کمیٹی نے جہاد کا فتو کی صادر کیا، اس جہاد کمیٹی میں امام العلما مولانا رضاعلی خاں، علامہ فضلِ حق خیر آبادی، مفتی عنایت احمد کا کوروی، مولانا فقی علی خاں بریلوی، مولانا شاہ احمد اللّہ شاہ، مولانا سید احمد شہدی بدایونی ثم بریلوی، جنرل بخت خاں وغیر ہا کے اسائے گرامی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

مولانا نقی علی خاں انگریزوں کے خلاف جہاد کرنے کے لیے مجاہدین کو مناسب مقامات پر گھوڑے پہنچاتے تھے، آپ نے اپنی انگریز مخالف تقاریر سے مسلمانوں میں جہاد کا جوش وولولہ پیدا کیا، بریلی کا جہاد کا میاب ہوا، انگریزوں کو مسلمانوں نے شکست دی،اور بریلی چھوڑنے پرمجبور کردیا۔

## ههيرمحبت كاسفر آخرت

حضرت علامہ تقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کا خونی إسہال کے عارضہ میں ذیقت 2004 ار مطابق ۱۸۸۰ ء کو وصال ہوا، علمانے اس کو شہادت سے تعبیر کیا، آپ کے والد ماجد امام العلما مولانا رضاعلی خال کے پہلو میں محواستر احت ہوئے۔ امام احمد رضا خال فاضل بریلی آپ کے آخری لمحات کا اس طرح بیان کرتے ہیں: ''سلخ ذیقت دہ پنج شذبہ وقت ظہر ۱۳۹۷ رکھا کو اکیا وَن برس پانچ ماہ کی عمر میں بعارضہ اِسہال دَموی شہادت پاکر شپ جعہ اینے والد ماجہ قد سر ہو العزیز کے کنار میں جگہ یائی۔

إذاقة الأثام لمانعي عمل المولد والقيام یہ کتاب میلا دِمصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے موضوع پر اردو میں کھی جانے والی اوائل کتب میں سے ایک لا جواب تصنیف ہے، اس کے مطالع سے مصنف علام رئیس کمتنکلمین مولانا نقی علی صاحب رحمہ اللہ تعالی کے تبحر علمی اور وسعت مطالعہ کا خوب انداز ہ ہوتا ہے، آپ نے اس کتاب میں میلا دمصطفیٰ کے جواز کے علاوہ بدعت کی تعریف ، اقسام اور اس کے اِطلاقات پر سیر حاصل بحث فر مائی ہے کہ شایداس جمع وتر تیب کے ساتھ مجیف بدعت کہیں اور نہل یائے۔ اس کتاب کی اہمیت کا انداز ہ اس سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ سید نا امام احمد رضارحمہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مععد دتصانف میں اس کی طرف اشارہ فر مایا، خاص طور پر أن مقامات پر جهاں بدعت وغيره ہفوات وہاہيد کی بحث ذکر فرمائی، نيز اس کی اہميت کے پیشِ نظراس پرایک و قیع حاشیہ بھی تحریر فرمایا، جس کا نام " دَشاقة الکلام فی حواشي إذاقة الأثام" ركها\_

عرصہ دراز سے اس کتاب کی تلاش وجسبتو جاری تھی، یہاں تک کہ رئیس المتلقمین کی شخصیت وخدمات کے عنوان سے پی -ایچ - ڈی کرنے والے ڈاکٹر حسن صاحب نے بھی اپنے مقالہ میں اس تالیف مبارک کا ذکر کر کے لکھا کہ:'' بیہ کتاب عنقا ونایاب ہے''، مگر بحدہ تعالیٰ اس کا ایک نسخہ حضرت مولانا محمد حنیف رضوی صاحب دامت برکا تدالعالیہ کی وساطت سے سی در دمند کو میسرآیا،اور اس کا فوٹو لے کر المحامعة الاُشر فیة مبار کپور اعظم گڑھ کے طلبائے درجہ فضیلت کے حصہ میں اس مبارک رسالہ کی اشاعت و طباعت کی سعادت آئی۔فقیرا پنے سفر ہند وستان

۲۰۰۶ء میں اس کی زیارت سے فیضیاب ہوا، اس طباعت جدیدہ کود مکچ کرانداز ہ ہوتا ہے کہ اس کا فوٹو اُس نسخے سے لیا گیا ہے جوسید نا امام احمد رضا کے اہتمام سے مطبع اہلِ سنّت بریلی سے شائع ہوا تھا، جیسا کہ خود اعلیٰ حضرت نے اپنے والدگرامی کے مختصرحالات میں اس کتاب کی بابت فرمایا کہ:'' اِن شاءاللَّد عنقریب شائع ہوگی''۔ بچر جب کتاب فقیر کومیسر آئی اسی وقت میدنیت کر لی تھی کہ اس کی اشاعت جدید کتابت ، تخریج نصوص، اور ترتیب جدید کے ساتھ کروں گا، مگر چونکہ «رد المحتار» (فآوى شامى) يرامام احمد رضاكى تعليقات «جد الممتار»كى خدمت میں مصروف رہا، اس لیے اس کتاب کی باری نہ آسکی۔ اب چونکہ ماہِ رہیچ الانور قریب ہے، اور کتاب کا موضوع بھی اس مبارک مہینے سے خاص مناسبت رکھتاہے،لہٰذااس کی اشاعت پر ہمت باندھ لی،اوراب بیہ کتاب قارئین کے ہاتھوں میں ہے،الحمدللّٰدربِّ العالمین۔ يہاں ايك بات بتاتا چلوں كەہمىيں كتاب كا جونسخەمىسر آيا اس ميں متن وحاشیہ کی کچھ عبارات غیر مقروء ہیں،لہٰذا اُن مقامات پر وضاحتی نوٹ لگا دیا گیاہے،

نیز مذکورہ نسخ سے صفحہ ۹۳،۹۳،۹۳،۹۳،۹۳،۷۳ اور ۱۳۸ میسر نہ آ سکے، اس کے علاوہ آخر میں بھی کچھ عبارت ناقص ہے جس کی مقدار ہمیں نہیں معلوم ۔ برائے کرم! اگر کسی صاحب کو اس کتاب کا کوئی کامل نسخہ میسر آئے تو ہمیں بھی اس کی زیارت سے فیضیاب فرما نمیں ؛ تاکہ ہم اپنے نسخے کی تکمیل کر پائیں، فی حزاہ اللہ حیر آ۔ نیز ریبھی واضح رہے کہ حاشیہ کی عبارت میں جہاں لفظ: ''اعلیٰ حضرت' آیا

مولا نانقی علی صاحب رحمہما اللہ تعالیٰ مراد ہیں ، نیز امام احمد رضا کے حواش کی علامت پیہ ہے کہ آپ کے ہرحاشیہ کے آخر میں حضرت عالم اہلسنّت وغیرہ تحریر ہے۔ دار أهل السنّة كى جانب سے اس رساله كى اشاعت درج ذيل خصوصيات يرشمل ب: ا)جديد کمپوزنگ۔ ۲)صحت دضبطِ عبارت کااشدا ہتمام۔ ۳) تخریج آیاتِقرآ نیه، واحادیث شریفه، ونصوص کتب مختلفه۔ ۴) فهرست مضامین، وآیات واحادیث، و مّاخذ ومراجع به ۵) پیرابندی، کاماز بفک اسٹاپ وغیرہ کا اہتمام۔ ۲)طویل عبارات کی تقریب فہم کے لئے ہلالین () کا استعال۔ چونکه دار أهل السنّة کی طرف تتخريج آيات واحاديث ونصوص کتب کا کام امام احمد رضا رضی اللہ تعالیٰ کے حواش میں بھی انجام دیا گیا ہے، لہٰذا تخاریج وغیر ہا کوسلسلِ عبارت ہی میں اس طرح کے بریکٹ رہت اندارج کیا گیا ہے؛ کہ حاشيعلى الحاشيه بهارب ليميتريندآيا ـ نیز خود امام احمد رضا علیہ الرحمہ نے بھی اپنے حواش پر مزید تعلیقات رقم فرمائی ہیں، چنانچہ وہ بھی اسی طرح کے بریکٹ 🚓 کں درج کر دی گئی ہیں۔ ان تمام اہتمامات کے باوجود بتقاضائے بشری غلطی کا اِمکان باقی ہے،لہٰدا اس اشاعت جدیدہ کے امور حسنہ ہمیں اِس مبارک کا م کی تو فیق بخشے دالے پر ور دگارِ عالم کے فضل عمیم سے ہیں ، اور اس میں پائی جانے والی اغلاط فقیر اور اس کی ٹیم کی

بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلى على رسوله الكريم مختصرحالات يحضرت مصنف علآم قدّس سرّ ه ملك المنعام بقلم اعلى حضرت عظيم البركت محبز دِد ين وملت امام ابلِ سنّت مولا نااحمد رضاخان صاحب بريلوي رحمة الثدتعالي عليه وه جناب فضائل مآب، تاج العلماء، رأس الفصلاء، حامى ستت، ماى برعت، بقيَّة السلَف، تجت الخلف رضي الله تعالى عنه وأرضاه، وفي أعلى غرف البحنان بوّاه لتنكخ جمادي الآخريا غرؤ رجب ۲۳۴۱ ه قد سيه کورونق افزائ دارِ دنیا ہوئے، اپنے والدِ ماجد حضرت مولائے اعظم، جرعظمطم، فضائل پناہ، عارف بالله، صاحب کمالات با ہرہ وکرامات ِظاہرہ، حضرت مولا نا مولوی محمد رضاعلی خاں صاحب رؤح الله روحه ونؤر ضريحه صےاكتمابِعلومفرمايا، بحمراللدمنصب شریف علم کا پایهٔ ذروهٔ عُلیا کو پہنچایا،''راست میگویم ویز داں نہ پسند وجز راست'' کہ جو دقت أنظار، وجِدّت إفكار، وقبم صائب، ورائح ثا قب حضرت حقّ حبل وعلا نے انہیں عطا فرمائی، اِن دیار داَمصار میں اس کی نظیر نظر نہ آئی، فراستِ صادقہ کی پیہ حالت تقمى كهجس معامليه ميس جو كچھفر مايا وہى ظہور ميں آيا بحقل معاش ومعا د دونوں کا بروجهٔ کمال اجتماع بهت کم سنا، یہاں آنکھوں دیکھا۔

علاوه برين سخاوت وشجاعت وعلوٍّ همت وكرم ومروّت وصدقاتِ خفيه

ومبرر ات جلتيه وبلندي اقبال ودبديه وجلال وموالات فقرا، اور امر دين مين عدم مبالات باغنیاء، حکّام سے عزلت ، رزق موروث پر قناعت وغیر ذلک فضائل جلیلہ وخصائل جمیلہ کا حال وہی کچھ جانتا ہے جس نے اس جناب کی بر کت صحبت سے شرف پایا ہے،'' ایں زبح یست کہ درکوز ہتح برآ یڈ'۔ ، مگرسب سے بڑھ کریہ کہ اس ذاتِ گرامی صفات کو خالق عزّ وجل نے حضرت سلطان رسالت عليه افضل الصلاة والتحية كي غلامي وخدمت اورحضور إقدس کے اعدا پر غلظت وشدّت کے لیے بنایا تھا، بحد اللّٰدان کے باز وئے ہمت وطنطنہُ صولت نے اس شہر کو فتنۂ مخالفین سے یکسریاک کردیا، کوئی اتنا نہ رہا کہ سراُ ٹھائے یا آنکھ ملائے، یہاں تک کہ ۲۶ شعبان ۱۲۹۳ ھکو مناظرہ دینی کا عام اعلان مستمی بنام تاریخی''اصلاحِ ذات بیّن'' طبع کرایا اور سِوام پر سکوت، یا عارفرار، وغوغائے جہّال، وعجز واضطرار کے کچھ جواب نہ پایا۔ فتنة ششمثل كاشعله كبهدت سےسربفلك كشيده تھا،اورتمام اقطارِ ہند ميں اہلِ علم اسکے اِطفا برِعرق ریز دگردیدہ، اِس جناب کی ادنیٰ توجہ میں بحد اللَّّدسارے ہندوستان سے ایسا فروہوا کہ جب سے کان ٹھنڈے ہیں، اہلِ فتنہ کا بازار سرد ہے، خوداس کے نام سے جلتے ہیں۔ مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کی بیہ خدمت روزِ اَ زَل سے اس جناب کے لي وديعت تهى، جس كى قدر تفصيل رساله "تنبيه الحقّال بإلهام الباسط المتعال" مين مطبوع بوئي \_وذلك فضل الله يؤتيه مَن يشاء\_

# تصانيف شريفه إس جناب کی سب علوم دین میں ہیں، نافعِ مسلمین ودافعِ

مفسدين، والحمدللدربّ العالمين، از انجمله 'الكلام الأوضح في تفسير سورة ألم نشرح "ك محبلد كبير بعلوم كثيره پرشتمل، "وسيلة النحاة " جسكا موضوع ذكر حالات سيدكا كنات بح صلى اللدتعالى عليه وسلم مجلّد وسيط، "سرور القلوب في ذكر المحبوب "ك مطبح نوّل كشور مين چيمي، "حواهر البيان في أسرار الأركان " جسكى خوبي و يكھنے سے تعلق ركھتى ہے،

ع'' ذوق این می نشناسی بخدا تانه چشی''،

فقيرغفراللدتعالى لۂ نےصرف اس کے ڈھائی<sup>صفح</sup>وں کی شرح میں ایک رسالہ سمی بہ "زواہر الحِنان من جواہر البیان" بلقب بنامِ تاریخ "سلطنة المصطفی فی ملکوت کل الوری" تالیفکیا۔

"أصول الرشاد لقمع مباني الفساد" ، جس مين وه قواعد اليفاح وإثبات فرمائج جن كے بعدنبيں ممرست كوقوت اور بدعتٍ نجد يه كوموت ِحسرت، "هداية البرية إلى الشريعة الأحمدية" ، بيدى فرقوں كارد ہے، بيه كتابيں طبع صج صادق سيتا پور ميں مطبع ہو كيں، "إذاقة الأثام لمانعي عمل المولد والقيام" كه اپنى شان ميں اپنانظير نيس ركھتى ، اور إن شاء الله العزيز عنقر يب شاكع ہو كى ۔ الأو هام " روِّ نجديه، "تزكية الإيقان رد تقوية الإيمان "كه بي عشرة كامد زمانة حضرت مصنف قدس سرّہ ميں تبيض پاچكا، "الكواكب الزهراء في فضائل

| العلم وآداب العلماء" جس كي تخريج احاديث مي فقير غفر الله تعالى له نے     |
|--------------------------------------------------------------------------|
| رساله "النجوم الثواقب في تخريج أحاديث الكواكب" ككحام                     |
| "الرواية الرويَّة في الأخلاق النبويَّة" ، "النقادة النقويَّة في          |
| الخصائص النبويَّة"، "لمعة النبراس في آداب الأكل واللباس" ،               |
| "التمكِّن في تحقيق مسائل التزيِّن" ، "أحسن الوعاء لآداب الدعاء"،         |
| "خير المخاطبة في المحاسبة والمراقبة" ، "هداية المشتاق إلى سير            |
| الأنفس والآفاق"، "إرشاد الأحباب إلى آداب الاحتساب"، "أجمل                |
| الفكر في مباحث الذكر"، "عين المشاهدة لحسن المحاهدة"،                     |
| "تشوّق الأداة إلى طريق محبّة الله" ، "نهاية السعادة في تحقيق الهمّة      |
| والإرادة"، "أقوى الذريعة إلى تحقيق الطريقة والشريعة" ، "ترويح            |
| الأرواح في تفسير سورة ألم نشرح" _                                        |
| ان پندرہ رسائل ماہین وجیز و وسیط کےمسودات موجود ہیں جن کی تبییض          |
| کی فرصت حضرت مصنف قد س سرّة نے نہ پائی ، فقیر غفر الله تعالی له کا قصد   |
| ہے کہ انہیں صاف کرکے ایک مجلّد میں طبع کرائے إن شاء الله سبحانه و تعالى، |
| ع كەحلوابېەننېانىبايست خورد ـ                                            |
| ان کے سوا اور تصانیف شریفہ کے مسودے بستوں میں ملتے ہیں مگرمنتشر،         |

جن کے اجزااوّل آخریا وسط سے کم ہیں، ان کے بارے میں حسرت ومجبوری ہے، غرض عمراس جناب کی ترویح دین وہدایت مسلمین ونکاتِ اعداء وحمایت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں گزری۔ جزاہ اللہ من الإسلام والمسلمین خیر جزاء،

آمين \_ پنجم جمادی الاولی ۲۹۴ اه کو مارَبرَ وِمطَّبَر ہ میں دستِ حقِ پرست حضرت آ قائے نعمت، دریائے رحمت، سید الواصلین، سند الکاملین، قطب ادانہ، وامام زمانہ، حضور برنورسيدنا ومرشدنا، مولانا وماً وانا، ذُخرتي ليومي وغدى، حضرت سيدنا سيدشاه آلِ رسول احمري، تاجدا رِمسندِ ما رَبِرَ ه رضي الله تعالى عنه وأرضاه، وأفاض علينا من بركاته ونعماه، پرشرف بيعت حاصل فرمايا، حضور پير ومرشد برحن نے مثال خلافت واجازت جميع سلاسل وسندِ حديث عطا فرمائي، بيغلام ناكاره بهمي أس جلسہ میں اِس جناب کے طفیل اِن برکات سے شرفیاب ہوا، والحمد للدربّ العالمین ۔ ۲۶ شوال ۱۲۹۵ هه کو با وجود شدّت علالت وقوت ِضعف خود حضور اِقد س سيدِ عالم صلى اللد تعالى عليه وسلم ك خاص طور پر بلانے سے كه ((من رآني في المنام فقد رآني)) <sup>(1)</sup>عزمِ زيارت وج<sup>يم ص</sup>م فرمايا، بيغلام اور چنداصحاب وخدّ ام ہمراہِ رکاب بتھے، ہر چندا حباب نے عرض کی کہ: بیہ حالت ہے، آئندہ سال پر ملتو ی فرمائے، ارشاد کیا: مدینہ طیبہ کے قصد سے قدم دروازہ سے باہر رکھاوں، پھر جا ہے روح أسى وقت پر داز كرجائے، ديکھنے دالے جانتے ہيں كہ تمام مَشام دميں تندرستوں سے سی بات میں کمی نہ فرمائی ، بلکہ وہ مرض ہی خود نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ایک آب خورہ میں دواعطافر مانے سے کہ ((من رآنی فقد رآنی الحقّ))<sup>(۲)</sup> حدِّمنع (1) "صحيح البخاري"، كتاب التعبير، باب مَن رأى النّبي مَنْظَمْ في المنام، ر: -12.2-0,7995 (٢) المرجع السابق، ر: ٦٩٩٧، صـ ١٢٠٧ ـ

پرندرہا۔ وہاں حضرت اجل العلماء، اکمل الفصلاء، حضرت مولانا سید احمد زینی وحلان شخ الحرم وغیرہ علمائے مکہ معظمہ سے مکر رسندِ حدیث حاصل فرمائی ، سلح ذی القعدہ روزِ پنجشنبہ وقتِ ظہر ۱۳۹۷ ہجر سی قدسیہ کو اکیاون برس پانچ مہینے کی عمر میں بعارضہ اِسہالِ دَموی شہادت پاکر شپ جمعہ اپنے حضرت والد ماجد قدس سرّہ کے کنار میں جگہ پائی ، إِنّا لله وإِنّا إليه راجعون ۔

روزٍ وصال نمازٍ صبح پڑھ لی تھی، اور ہنوز وقت ِظہر باقی تھا کہ انتقال فرمایا، نزع میں سب حاضرین نے دیکھا کہ آنکھیں بند کئے متواتر سلام فرماتے تھے، جب چنداً نفاس باقی رہے ہاتھوں کواعضائے دضویریوں پھیرا گویا دضوفر ماتے ہیں، یہاں تک کہ استنشاق بھی فر مایا، سبحان اللہ! وہ اپنے طور پر حالت بے ہوشی میں نما نے ظہر بھی ادا فرما گئے۔جس وقت روح پُرفتوح نے جدائی فرمائی ،فقیر سر ہانے حاضرتھا،واللہ العظيم! ايك نورٍ يليح علاينيه نظرآيا كه سينه سے أٹھ كربرق تابندہ كى طرح چہرہ پر چپکا، اورجس طرح لمعان خورشید آئینہ میں جنبش کرتا ہے، بیہ حالت ہوکر غائب ہوگیا، اس کے ساتھ ہی روح بدن میں نہتھی۔ پچھلاکلمہ کہ زبان فیض ترجمان سے لکلا ،لفظِ' اللّٰہ'' تھا وَبس،اورا خیرتج ریکہ دست مبارک سے ہوئی بسہ اللہ الرحمن الرحیہ تھی کہ انقال سے دوروز پہلے ایک کاغذ پرکھی تھی ، بعد ہُفقیر نے حضور پیر دمر ہدِ برحق د ضی الله عنه كورؤيا بين ديكها كه حضرت والد قدّس سرّه الماجد كمرقد يرتشريف لائے،غلام نے حرض کی :حضور یہاں کہاں، أو لفظاً هذا معناه فرمایا: آج سے، یا فرمایا:اب سے ہم پہیں رہا کریں گے، رحمہ اللہ تعالی رحمة واسعة ۔

\_\_\_\_\_

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله الغفور الودود، والصّلاة والسّلام على أحمد محمود، وأكرم مولود، وأسعد مسعود، وآله وصحبه الأنجم السعود، سبحان الذي أرسل رسوله بالحقّ والهدى، وخصّه بالمقام المحمود، والشفاعة الكبرى، لا مثلَ له في الورى، وله المَثل الأعلى، فهو سند الأنبياء والمرسلين، وآدم فمَن دونه تحت لوائه يوم الدين، مولوده عيد، وذكره سعيد، والصّاد عن ذكره طريد بعيد، والقائم بتعظيمه رشيد حميد، صلّى الله تعالى عليه وعلى آله وأصحابه نحوم الهداية واليقين، وعلينا معهم أجمعين، آمين!\_

قال وأفاد عماد الرَّشاد، ختام المحقّقين، إمام المدقّقين، حجّة الخلف، بقيّة السلَف، حامي السنن السنيّة، ماحي الفتن الدنيّة، أعلم علماء العالم، آية الله تعالى وبركة رسوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم، سيّدنا ومولانا العلّامة الأبحل، الفهامة الأجل الشأن، المولوي محمّد نقي علي خان، المحمدي السنّي الحنفي القادري البركاتي البريلوي قدّس سرّه، وأتمّ نوره، وأكرم نزله، ونوّر منزله، ولا أضلّنا بعده، ولا حرمنا أجره، آمين! \_

مجلسٍ مولدِ سيدِ أنام عليه أفضل الصّلاة والسّلام پرنهايت إصرار، اورعلمات

دین وفضلائے متقد مین ومتأخرین یہاں تک کہ اپنے شیوخ وستندین کی گمراہی وجهالت كا (صرف اس جرم پر كەمجلسٍ مولِد كو مانتے اورمستحب ومندوب جانتے ہیں)،صاف صریح اقرا رہے، ملتِ جدیدہ کے داعظین اس امرِ خیر باعثِ نزول صدرحت ومنتج ہزاران ہزار برکت کے مثانے میں ہمہ تن مصروف، اورنٹی امّت کے متکلمین اس عمل مبارک کو( کہ عمد ہُ مستخبات وبہترین مندوبات سے ہے) بدعت یستی*نه کلمبرانے میں اس درج*ه مشغوف که رسائل تالیف کر کے فرضی علماء کی طرف نسبت کرناا بنے خیالات خام اوروں کے سردھرنا ،غلط حوالے دینا ،علما اور کتابوں کے نام بنا لینا،قرآن وحدیث میں تصرّ ف ِمعنوی ولفظی، بہتان وافتراء بردازی،اوراسی طرح کی صد ہا بیبا کیاں راہِ دِین میں عیاری وحالا کیاں کرتے ہیں،خلق سے شرم نہ خدا و رسول سے ڈرتے ہیں، ہر چندعلمائے الجسننت نے شکر الله مساعیهم الحميلة إزالهُ مَنكَر ودفعٍ فساد وشرميں بہت سعی فرمائی ،لیکن اکثر رسائل فارس اور دقائق عِلمیہ يرمشمل تھ، أن كى تحرير كما ينبغى عوام كى تمجھ ميں نہ آئى، لہذا فقير ستجير بذيل بى بشيرونذ برعليه صلاة الملك القدير باوجود قلت فرصت وكثرت أعراض وبجوم ہموم وہدّت امراض بیختصرایک مقدّ مہاور دو باب اورایک خاتمہ پرمشتمل، اور مضامين سريع الفهم كو متضمّن اردوسليس مي مرتّب، اور "إذاقة الأثام لمانعِي عمل المولد والقيام" ے ملقّب كرتا ہے، والله الموفّق للسداد، ومنه الهداية إلى سبيل الرشاد \_

مقدّ مةتحقيق معنى بدعت مين بعوية تعالى بهم في اين رسالة شمى به 'اصول الرشاد هم مبانى الفساد ' مين بکمال شخفیق وند قیق نے طریق سے (جس میں بشرط حق پسندی دانصاف دوتی کسی مخالف کوبھی مجال بحث نہیں ) ثابت کیا ہے کہ احادیث خِیر الانام علیہ افضل الصّلا ۃ والسلام واقوال وافعال صحابة كرام ومجتهدين اسلام، اورعلائ دين كے كلام ميں خور كرنے اور تطبيق دينے سے رنگ ظہوريا تاہے كەلفظ بدعت شرع ميں دومعنى پر آتاہے: معنی اوّل مخالف ومزاحم ومعارض ومصادم سنّت: مثلاً حکم شرع کے برخلاف کرنا،اورجس امرکی خوبی شرع سے ثابت ہواُ سے بُرا، پاجس کی برائی خاہر ہو اُسےا چھاشمجھنا، بدعت بایں معنی کے ضلالت ہونے میں شک نہیں،اورا جا دیث میں ( کہ بدعت کی شناعت اور بدعتی پر دعید دارد ) یہی معنی مراد، اور باعتبار اِسی معنی کے خوارج، روافض،مغتزله، خاہر بیہ وغیرہم بد مذہبوں کواہلِ بدعت کہتے ہیں، اور عقائدِ وہا ہی بھی اِسی معنی کے تحت میں داخل، اور پہلوگ باعتباراس معنی کے اہل بدعت میں شامل ہیں، بلکہ غالب استعال اُس کا عقائد ہی میں ہے۔ رئيس المحققين شيخ محدّث دبلوي ني "شرح سفر السعادة" ميں لکھا ہے: · منالب استعال بدعت در اعتقاد افتد، چنانکه مذهب باطلهُ اہلِ زیغ از فرق اسلامیہُ'()، متعدّ داجادیث واقوال علمائے قدیم وحدیث میں بدعت کاسنّت سے مقابليقرينة واضحه اس استعال كابے۔ (١) "شرح سِفر السعادة"، باب أذكار النّبي صلّى الله عليه وسلّم، فصل در سلام

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

و آداب، صـ ٤١٤ بتصرُّف\_

اورامام شافعي وامام ابن الجزرى وامام غزالي ومحقق دبلوي وعلامة تفتازاني وامام سيوطى وامام صدر الدين بن عمر ومصنف `` در مختار' ، وشاه عبد العزيز صاحب دہلوی وغیرہم بہت اکابر دین وائمہ متقد مین وعلمائے متأخرین نے بدعت کواس معنی کے ساتھ تفسیر اور بدعتِ ضلالت سے تعبیر کیا ہے، اور وہ جو بعض متکلمین وہا بیہ نے اِس معنى كاا نكار عصمت اللَّدسهار نيوري سے فقل كيا، اوراس مقولہ كومؤَ وَّل قرار ديا، قول سهار نپوري كا بعد سليم صحت نقل بمقابله أقوال مجتهدين وائمه دين كيا وقعت ركهتا ہے؟!اور حضرات مذکورین کے مقبول معنی کو کب رد کر سکتا ہے؟!اور نہ ضرورت تا ویل کی ہے، بلکہاس جگہ تعد دِمعنی موجب جمع نصوص ورفع تعارض واختلاف کا ہے۔ معنیٰ دوم: جوفعل بعینہ وبہ چتِ کذائی رسول الڈصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے نهآ پ کیا، نهامت کوتکم دیا، نه برقر اررکھا، گواصل اُس کی شرع سے ثابت ،اور مقصود شرع کے مناسب، اور قواعدِ حُسن ووجوب کے تحت مند رِح، اور مصالح دیدیہ برمشتمل ہو، بدعت بایں معنی علی الاطلاق گمراہی وضلالت نہیں، حسنہ بھی ہوتی ہے، اور اقسام » بنجالانہ: واجب، مستحب، مباح، مکروہ، حرام کی طرف تقسیم کی جاتی ہے، اصل اس تقسیم کی احادیث وآثارِصریجہ سے ثابت۔ امام ابوشامتیه استاذ امام نو وی اُسے متفق علیہ علما کا فرماتے ہیں،اورعلامہ ابنِ حجرني ''فَتْحَ الْمَبِينِ'' مِيں لَكُها ہے: والحاصل أنَّ البدعة الحسنة متَّفق على ندبها، وعمل المولد واحتماع النَّاس له كذلك ()\_ يعنى برعتٍ صنه ك (۱) "فتح المبين لشرح الأربعين"، تحت الحديث الخامس، صـ۱۰۷، ۱۰۸ ملخصآ

مندوب ہونے پرا تفاق ہے، اور عملِ مولِد اور لوگوں کا اُس کے لیے جمع ہونا ایسا ہی اور'' تنبیہالسّفِیہ ''() میں بھی تصریح ہے کہ اسلام کے فرقوں میں کوئی اس فتم کی بدعت کو بُرانہیں شجھتا، یہاں تک کہ خالفین کے رئیس کم تکلمین نواب صدیق حسن خان بہادر'' کلمۃ الحق''(۲) میں اقرار کرتے ہیں کہ:'' اس تقسیم پر ہزار برس تک علما كاا تفاق ربا، اوركس عالم في ہزاراق ل ميں كلام ندكيا، صرف مجد دصاحب ہزار دوم میں موفّق ساتھا نکارکے ہوئے''۔ اور''سیرت ِشامی'' میں معرفتِ اقسام بدعت کا طریق امام عز الدین بن عبدالسلام سے اس طرح نقل كيا ب: يُعرض البدعة على القواعد الشرعيّة، فإذا دخل في الإيجاب فهي واجبة، أو في قواعد التحريم فهي محرّمة، أو المندوب فمندوبة، أو المكروه فمكروهة، أو المباح فمباحة" (")، اورعلامه مينى ' شرح صحيح بخارى ' ميں لکھتے ہيں: إن كانت تندرج تحت مستحسن في الشرع فهي بدعة حسنة، وإن كانت ممًّا يندرج تحت مستقبح في الشرع فهي بدعة قبيحة" <sup>(م)</sup>\_ (ا) "تنبيه السفيه"\_ (٢) "كلمة الحق"\_ (٣) "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل...إلخ، ١ /٣٧٠ ملخَّصاً بتغيَّر\_ (٣) "عمدة القاري شرح صحيح البخاري"، كتاب التراويح، باب فضل مَن قام =

محقق دہلوی''شرحِ مشکوۃ''میںفرماتے ہیں:''بدانکہ ہر چہ پیداشود بعداز پی*نیبرص*لی اللّد تعالیٰ علیہ دسلم بدعت ست، واز وانچہ موافق اصول وقواعد ِسنّت ست وقياس كرده شده است، برآن آنرا بدعتِ حسنه گويند، وانچه مخالف آن باشد بدعت وضلالت خوانند کلیهَ ((کلّ بدعة ضلالة)) <sup>(۱) م</sup>حول براین ست، وبعض بد عتها ست كه واجب ست، چنانكه تعليم صرف ونحو كه بدان معرفتِ آيات واحاديث حاصل گردد، وحفظ غرائب کتاب وسنت و دیگر چیز مائیکه حفظ دین وملت براں موقوف بود، دبعض ستحسن ومستحب مثل بنائے رباطہا و مدرسہا، دبعض مکر وہ ما ننڈنش و نگار کر دن مساجد ومصاحف بقول بعض، وبعض مباح مثل فراخی در طعامهائ لذیذہ ولباسهائ فاخره ، بشرطیکه حلال باشند و باعثِ طغیان وَتکبر ومفاخرت نشوند ، ومباحاتِ ديگر كه در زمانِ آنخصرت صلى الله تعالى عليه وسلم نبود چنا نكه بيرى وغربال وما نند آن، وبعض حرام، چنانکه مذاہب اہلِ بدع واہوا برخلاف ِسٽت وجماعت وانچہ خلفائے راشدين كرده باشند،اگرچه بآن معنى كه درز مانِ آنخضرت صلى الله تعالى عليه وسلم نبوده بدعت ست، دلیکن ازقتم بدعتِ حسنه خوامدِ بود، بلکه درحقیقت سنّت ست زیرا که أتخضرت صلى اللّد نعالى عليه وسلم فرموده است برشابا دكه لازم كيريد سنّت مراوستت خلفائے راشدین رارضوان اللد تعالی عنہم اجمعین' (۲)۔

= رمضان، تحت ر: ٢٠١٠، ٨ /٢٤٥ بتغيّر\_ (١) "المستدرَك على الصحيحَين"، كتاب العلم، ر: ٣٣٣٢ / ١٤٣] (٢) "أشعّة اللمعات"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب...إلخ، الفصل الأوّل، ١/ ١٣٥ بتغيّر\_

r

حاصل بيركه جوامر بعينه زمانٍ نبِّ ت، بلكه عصرِ صحابه وتابعين ميں بھی نہ پايا گیا،اگر شرعاً اچھاسمجھا جائے تومستحسن اور بدعتِ حسنہ ہے، پھراگر قواعدِ شرع سے اُس کی ضرورت مفہوم ہوتو واجب،جس طرح اہلِ عجم کے جن میں صَرف ونحو کا سیکھنا؛ کہ قرآن وحدیث کا بدون اس کے شمجھنا اور صحیح پڑھنا دشوار، اور قرآنِ مجید میں اعراب لکھنا، گوموجد اس کا حجاج بن یوسف خالم ہے؛ کہ جاہل غیرِ حافظ بلا اعراب ہزار جگہ قرآن غلط پڑھے گا، تیسری مثال کتب حدیث کی تصنیف اور مسائل فقہ کی تدوین؛ کہ علما کتابیں تصنیف نہ کرتے تو بیعلوم عالم سے مندرَس ہوجاتے، چوتھی مثال كتب فقه كايرُ هنا كه واجب كفاييه ب، يانچويں مثال تقليدِ ائمهُ اربعه؛ كه جواس ز مانے میں ان کی پیروی نہ کرے گا عبادات ومعاملات میں رائے کو دخل دیکر بہکتا پھرے گا، چھٹی مثال مجتہدین کا تقریر دخزیج اصول میں خوض اور اس سے ایک علم مستفل پیدا، اور اُس کی بنا پرفروع وحوادث استنباط کرنا؛ که اگر حضرات ائمَه ایسا نه فرماتے توعوام کےعبادات ومعاملات سب خراب ہوجاتے ، ساتویں مثال مباحثہ ومناظر ہ مخالفانِ حق سے، اور تد وینِ علم کلام؛ کہ اہلِ حق اگر بد مذہبوں کا جواب نہ دیں،اورعلمائے دین یا دریوں اور اہلِ اُہوا کے رَ د میں تصنیف نہ کریں، لاکھوں آ دمی گمراہ ہوجائیں۔ د یکھوام ِ دوم یعنی اعراب قرآنِ محید میں لکھنا عہدِ نبوّت میں نہ تھا، باقی

امور قرونِ صحابہ یا تابعین میں بھی رائج ومعمول بہنہ تھے، باوجوداس کے بالاتفاق واجبات سے گھہرے، سِواام ِ ہفتم کے؛ کہ وجوب اس کا مسلک ائمہ متأخرین کا ہے، اوراس زمانے میں یہی قول معتمد ومختارللفتو کی ہے۔

ادراگر بدعت اصول دقواعدِ شرع کی رُو سے اچھی مجھی جائے ، ادر مقصودِ شرع سے موافق ، اور مصلحتِ دینی پر مشتمل ہو، مگر حدِ ضرورت کو نہ پنچی ہو بدعتِ مستخبّہ ہے، مثالیں کیچیے: سرائیں، مسافر خانے، پُل، سرُکیں، منارے اذان کے واسطے، مدارس اور خانقا ہیں طلبہ علم وطالبانِ خدا کے لیے بنانا، راہوں پر سبیلِ پانی خواه شربت خواه دود هد کالگانا، دقائق تصوّف میں کلام، جوعلم فی الجملہ نافع ہوں اُن کی تخصیل وتعلیم ،مباحثۂ مسائل کے واسط مجلس منعقد کرنا ، وعظ ہمیشہ یا اکثر بعد نما زِ جمعہ کے کہنا اور سننا، لوگوں کامجلسِ وعظ میں جمع کرنا، علوم نافعہ میں مایندِ أخلاق وحساب کے تصنیف اور اُن کی تر وتنج ، کتب دینیہ میں ابواب وفصول لکھنا اور ان کی تر تیب وتهذيب، خطبهُ جمعه وعيدُين مين خلفائ راشدين وابلِ بيتِ طاهرين وعمَّينِ مكرَّ مين كا ذكر شريف، اذانِ ثالثِ جمعه، التزام واجتمام جماعتِ تراويح، قر آنِ مجيد ميں علامات حمرت کی لکھنا،طریقۂ زہد دمجاہدات واُشغال میں نٹی باتنیں جوا کا برصو فیہ خصوصاً طریقۂ نقشہند ہی، بلکہ مجدّ دیہ میں ( کہ اکثر وہا بیہُ ہند اِسی سے انتساب اپنا ظاہر کرتے ہیں ) رائج ومعمول ہیں، اور ان کے سوا بہت کام کہ عصرِ رسالت، بلکہ قرونِ ثلاثه میں اس ہیئت وطریقة ملتز مہ کے ساتھ شائع نہ تھے، اور مخالفین بھی اُن کے کچسن وخوبی میں دَمنہیں مارتے، اہلِ حق کا اہلِ سنّت و جماعت اور دوسروں کا اہلِ بدعت واً ہوا نام مقرر کرنا اسی بدعت کے اقسام سے ہے، اور جومستحسناتِ علاء ومشايخ (بدُ ونِ لحاظ اس امر کے کہ مخالفین کوقبول ہوں پانہیں ) شار کیے جا ئیں تو ایک كتاب جدا گاندتياركرنا ير ب

ادرجس بدعت میں نہ کچھدینی فائدہ نہ مضرّت، نہ کسی اصل شرع سے اُس

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کی خوبی یا برائی ثابت، وہ مباح وجائز ہے۔اورجس میں مضرّتِ دینی ہو،اگر قواعدِ شرع اُس کی حرمت کو مقتصی ہوں تو حرام، ورنہ مکروہ ۔علمائے دین نے قربنا فقر بنا اس قاعدے برعمل کیا ہے، اورجس بدعت میں دینی ضرورت مجھی اُسے واجب، اورجس امر کو فی نفسہ اچھا، اور کسی مقصو دِشرع کے مطابق ، اور اُس کا مناسب ومعین ، اور مصلحتِ دینی پرشتمل یا یا ( گوبعینه اور بهیمتِ مخصوصه عصرِ نبَّ ت دز مانهٔ صحابه د تابعین میں بھی نہ ہوا) اُسے مندوب ومستحب فر مایا، وقِس علی ہذا۔ خود مانعین امام حجة الاسلام غزالی رحمه الله تعالی سے نقل کرتے ہیں: فالمنارة عون لإعلام وقت الصِّلاة، وتصنيف الكتب عون للتعليم والتبليغ، ونظم الدلائل لردّ شبه المَلاحدة والفرق الضالَّة نهي عن المنگر وذبّ عن الدين، وكلّ ذلك مأذون فيه، بل مأمور به (۱)\_ اس طرح صد ہاعلانے اس قاعدے پراحکام بنا کیے، یہاں تک کہ ''کافی'' میں امام الائمہ، سراج العلماء والامۃ ، ابوحنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ سے مسئلہ تعریف میں منقول ب: إنّما هو حدث أحدثه النّاس فمَن فعله جاز <sup>(٢)</sup> د یکھو! امام اعظم واکرم تعریف کو با وجود اعتراف اس امر کے کہ بدعتِ محدّث ہے، جائز فرماتے ہیں، اور متأخرین تو صد ہا اعمال کو (باوصف اس کے کہ قرونِ ثلاثہ میں نہ تھے، نہ مجتہدین سے ثابت ہوئے) اسی قاعدے سے مباح یا

(١)انظر: "الطريقة المحمدية"، صـ ١٤٦، ١٤٦ بتصرّف\_

(٢) انظر: "غنية ذوي الأحكام"، كتاب الصلاة، باب صلاة العيدين، ١ /١٤٥ نقلًا =

مستحسن کہتے ہیں، اور اُن مسائل میں کلام (جسیا بعض مانعینِ مَولِد سے واقع ہوا) مقام سے اجنبی اور خلاف دابِ مناظرہ، بلکہ نرا مغالطہ ہے۔ہم علما کے اس قاعدے پڑ کمل کرنے سے اِستناد کرتے ہیں، گو وہ مسئلہ دوسروں کے نز دیک قاعد ہُ اِباحت سے خارج، اور حرمت خواہ کراہت میں داخل ہو، یا تصریحِ شرع خواہ اِسْنباطِ مِحتہد یا عمومِ نِص قاعدے سے خارج کردے۔

یوں تو مجتہدین سے باوصف ملکہ ٔ اجتہا دِمطلق خطاوا قع ہوتی ہے،اور دلیلِ شرعی ضعیف بمقابلہ دلیلِ شرعی قو ی صفحل ہو جاتی ہے،اور مجتہد خواہ اصلِ مجتہد کی عموماً بےاعتباری لازم نہیں آتی۔

اس جگہ بیا مرقابل لحاظ ہے کہ قائلین اِباحت واستجاب نے اُن اعمال کو اس قاعد ے سے مباح یا مستحب کہا، اور بیقاعدہ فقتہا میں معمول بر رہا، اور اس قدر جم غفیر کاعمل کرنا، اور علمائے متقد مین کا نصر تح فرمانا ہمارے لیے دستاویز ہے یا نہیں ؟! اور نیز علمائے دین بالا تفاق بدعت کے معنی دوم کو حسنہ وسیّد، اور اقسام ، بخگا نہ ک طرف تقسیم کرتے، اور بعض افر ادکو واجب، بعض کو مباح، بعض کو مستحب کہتے رہے، باوجود اس کے تقسیم سے انکار، اور جملہ افر ادکی گراہی وضلالت تھ ہرانے پر اس درجہ اصر ار، جمہور امّت وسواد اعظم ملت سے مخالفت، اور بمقابلہ ایسے ثبوت کے کسی شخ یا کہ کا قول بر ون دریافتِ هیچ سے حال، اور اُس کے دوسرے اقوال وافعال کے پیش کرنا، اور عوام کو دھوکا دینے کے لیے اَبلہ فریب تقریر سی بنانا نری جہالت اور راہ دین میں تخت بیبا کی وجرات ہے یا نہیں ؟!

= عن "الكافي"\_

۴۵

اس طرح بید دعوی و مابیه کا که: ''جوامر قرونِ ثلاثه میں نه پایا گیا اصطلاحِ شرع میں بدعت ہے' بمحض بے اصل وغلط ہے، ثبوت اصطلاح کا اہلِ اصطلاح سے چاہے، حدیث: ((خیر أمّتي قرني... إلخ)) <sup>(۱)</sup> سے (كماس باب ميں منتها ك فکرِ مانعین ہے) انفراداً اور بانضام دیگر احادیث کسی طرح معنی شرعی ہونا اس کا ثابت نہیں، بلکہا کثر احادیثِ صحیحہ وآ ثارِصریحہ واقوالِ علمامُطِلِ اس مدّ عاکے ہیں۔ باوجوداس کے اگر کسی کے کلام میں اس کا کچھ پتا بھی چلا تو وہ اصطلاح اس قائل کی قرار یائے گی، نہ معنیٰ شرعی، بلکہ اس مادّہ میں تصریح بعض اشخاص کی کسی معنی کی نسبت کہ: '' بیشرعی ہیں اس وجہ سے کہ بھی اصطلاح علما کو بھی شرعی کہتے ہیں'' غیر کافی ، حضراتِ وہابیہ استعال لفظِ بدعت کا اس معنی میں بدُ ون پھیر بھار کے، اور شرعی ہونا اُس کا کتاب وسنت سے ثابت کریں! ورنہ آیت وحدیث وآ ثارِصحابہ سے می<sup>معن</sup>ی مراد لینا اور بدلیل: ((کلّ بدعة ضلالة)) <sup>(۲)</sup> وغیر ہا احادیث کے اسے بدعت وضلالت على العموم تفهرادينا ايسابهي بي جيسازنا، سَرَقه، رِباكسي ا يتصح يا مباح فعل كانام رکھ لیں،اور آیتیں حدیثیں کہان الفاظ کے معانی شرعیہ کی مذمت میں وارد ہیں پیش کر کے کہہ دیں:'' دیکھوہم نے اس فعل کی برائی آیت ،حدیث سے ثابت کر دی''۔ لطف بیہ ہے کہ باعتباراس معنی کے بھی تقسیم بدعت سے چارہ نہیں ،اورا سے

(1) "صحيح البخاري"، كتاب فضائل أصحاب النبي، باب فضائل أصحاب...إلخ،
 ر: ٣٦٥٠، صـ٦١٢\_
 (٢) "المستدرك على الصحيحين"، كتاب العلم، ر: ٣٣٢، ١ /١٤٣\_

۴٦

على العموم كمرابى وصلالت تحقيرانا مخالفين تے طور پر بھى (خواہ مقلد ہوں يا خود مجتهد بن بيٹ عيں) قطعاً باطل؛ كہ حوادث و قائع ميں (كہ بعد قرونِ ثلاثہ تے ہوئے ، يا آيندہ ہوں، بلكہ جملہ مسائل جزئيہ فرعيہ ميں كہ اس عصرتك كسى نے انتخراج نہ كيے، نہ قرآن وحديث ميں مصرَّح كوئى حكم شرع سے استنباط كيا جائے گا، اور اُس كے مطابق حكم وعمل جارى ہوگا) بيا سنباط اور قول وفعل خواہ مخواہ صلالت سے خارج كرنا پڑے گا، اور اس كے ليے حديث: ((كلّ بدعة ضلالة)) <sup>(1)</sup> وغير ہا ميں تاويلات وخصيصات كى ضرورت، اور تقسيم <sup>(1)</sup> بدعت كا قائل ہونا پڑے گا۔

بالجملة تقريرات حضرات ومابيه بيان معنى بدعت ميں نهايت مصطرب، اور احاديث واقوال صحابہ وتابعين ومجتهدين وائمه ُ دين وعلمائے متفد مين ومتأخرين ك صريح مخالف بيں، لا أقل عدم مطابقت احاديث وآ ثارواقوال علمائے كِباران ك طور پر قطعاً لازم، اورا نكارِ تقسيم متفق عليه، جس پر ہزار برس تك باعتراف متكلمينِ وہابية بھى علما كا اتفاق رہا، اور خالف سوادِ اعظم امّت وجمہورِ اہل ملّت كالِزام ان پر قائم، بخلاف تقرير رساله "أصول الرشاد"ك كه بفضلِ اللى جمله احاديث وآ ثار

(۱) "المستدرك على الصحيحين"، كتاب العلم، ر: ١٣٣٢ ١ ١٤٣٠-(٢) أقول وبالله التوفيق: اوريبالعمومات وإطلاقات ونظائر تت تمسّك من حيث لا يشعر حق كاقبول، اورقرون ثلاثة مين وجود شيخصوصه كى ضرورت مستعدول بوگا، بات وبى قرار پائے گى، جوعمومات اجازت كے تحت مين داخل، جائز، ورنة ممنوع اب قرون ثلاثة كى تخصيص بھى باطل، اورتقسيم بدعت بھى صراحة حاصل \_ مولانا مولوى مجد احمد رضاخان صاحب سلمه الله تعالى ابن المصقف العلام قدّس سرّ ه-

۴Z

میں اس کی رُوسے تو فیق، اورتفسیراتِ علما میں ( کہ بظاہرمختلف ہیں)تطبیق حاصل، اوراس کے ساتھ دفع خبط وخلطِ مخالفین وجملہ مغالطات وتشکیکِ وہابیہ کے ردمیں وافی مگر باین خیال که شاید عوام کالانعام کہیں: <sup>در</sup>جس طرح اہلِ سقت وجماعت تحقیق معنی بدعت میں احادیث وآثار واقوالِ علما پیش کرتے ہیں، اور اس معنی کوضیح اور شرع سے ثابت فرماتے ہیں، اسی طرح وہابیہ بھی کتابوں کا حوالہ دیتے ادراینے معنی کوضح بتاتے ہیں، ہم لوگ بے علم ہیں، سے صحیح جانبیں؟ ادر کس کی بات ما نیں؟''، پامتعصّبانِ لیام عوام کو بہکا ئیں کہ:''ہمارے مصنّفین بھی تو کتابوں سے اپنا مطلب ثابت کرتے ہیں''، اور وہ عبارتیں کتب کی ( کہ اُن کے متکلمین اور عمائدِ مد جب نے جہلا خواہ عِنا دأمفيدِ مدّ عا قرار ديں)عوام کو دکھا ئيں کہ:'' ہم بھی ثبوت اس مدّ عا کا کتاب سے رکھتے ہیں'' مخالفوں کی تقریر سے تعرّضِ تفصیلی ضرور؛ کہ حقیقت اس کی خواص وعوام پر خلاہر ہو، اور جو عتاریاں اور حالا کیاں اور حوالہ ً احادیث وآثار واقوالِ علمائے نامدار میں غلطیاں اور بیبا کیاں کیں ہرایک کواچھی طرح معلوم ہوجا ئیں۔

اورازانجکه مقدمه ٔ رساله ٔ نقایة الکلام' مولوی بشیرالدین صاحب قنّو جی ایپزیما کداور مقتداوں کی تقریرات کو جامع وتضمّن ،اور بیان ' ایضاح الحق' مولفهٔ اساعیل صاحب دہلوی ( کہ اس باب میں اصل ہے ) حاوی ہے؛ کہ مؤلفِ رسالہ فدکورہ نے '' ایضاح الحق'' ودیگر رسائل وکتپ عمائدہ وہاہیہ وتالیفات ِنجد بیہ میں جو بات مفیداس مد عاکے سمجھے اُٹھانہ رکھی ،تواس کا رَ دبعینہ کل تقریرات ِ وہاہیہ کا رَ دہے ،

للمِذا أسى تحترض كافي ب،والله الموفِّق، وبه نستعين، نعم المولى، ونعم المعين \_ واضح ہو کہ مؤلف رسالہ ' غایۃ الکلام' نے جس خبر یا اثریا عبارت ِ کتابِ فقہ میں لفظ بدعت یا محدّ ث کا پایا، بلا تامّل وتلکق نقل کر کے آخر مقدمہ میں بڑا ناز فرمایا که:''انچه دریں مقدمه درتفسیرِ بدعت مذکور شدہ قلیلے نہ است که نز دراقم حاضر دریں باب ست''۔ میں کہتا ہوں: اکثر تفاسیر آپ کے مخالف اور بعض مدّ عا سے محض بے علاقہ، نو اُن کے جمع کرنے میں سوااس کے کہ موافق شرمائیں، اور مخالف ہنسیں، اور خاص وعام کہیں:'' ذاتِ شریف مفید دمصر میں تمیز نہیں رکھتے ، جو جاتے بے شمجھے بوجھ لکھ دیتے ہیں'' کیا فائدہ حاصل ہو؟! جو بقیہ عبارات ......() کے (کہ اس باب میں مکنونِ خاطر یا نظرِ گرامی میں حاضر ہیں ) ظاہر کرنے سے ہوگا۔ اب تفسیر شریف کی کیفیت د کیھئے! بعد گیت و ذّیت کے بید قرار پایا: "البدعة أمرٌّ محدَثٌ في الدين لم يثبت عن كتاب الله وهدي سيّد المرسلين"\_ واہ حضرت! اس قدر فقص وتلاش اور مسافت بعیدہ قطع کرنے کے بعد بھی ناک تو اینی ہی جگہ پر کھہری، پھر یہ مشقت کس غرض سے کی ؟! اگر «ما کم یثبت"… البخ سے بیمراد ہے کہ وہ چیز بعینہ اور بہیمتِ کذائی وصورت ِمخصوصہ کتاب

(۱) یہاں دوکلموں کی مقدارعبارت داضح نہیں۔

وسنّت سے ثابت نہ ہو، توبیہ حاصل ہمارے معنیٰ دوم کا ہے، تقسیم اس کی بدعتِ حسنہ وستينه کی طرف با تفاق علائے دين ثابت، اور انکار تقسيم صريح مخالفت سوادِ اعظم ملت، بلکہ إجماع امّت کے ہے، کما حقّقنا سابقاً۔ اورجو بیہمراد کہ کتاب دستت سے اصلاً ثابت نہ ہو، یعنی نہ کسی قاعد ہُ شرع سے مطابق ، نہ عام کے تحت میں داخل ، نہ مقصودِ شرع کے موافق ، نہ معین ، نہ شرع سے اُس کی اجازت کسی وجہ پر حاصل، توبد عاتِ واجبہ دمستخبہ ومباحہ اس مفہوم سے خارج،اورصرف محدَثات ِمکرو ہہ دمحرَّ مہ ہی داخل رہیں گے،اور وہ مخالف سنت ہدی ہیں،تو ماحصل اس تفسیر کا ہمارے معنیٰ اوّل کی طرف راجع ہوجائے گا کسی نے پچ کہا Ļ لبيك بعدا ذفضيحت بسيار انچه دانا کند کند نادان بااینہمہ ریتفسیر ذاتِ شریف کےطور پر مانع نہیں، بہت امور کہ آپ کے نز دیک بھی گمراہی وضلالت سے خارج ہیں اس میں داخل رہے، جن کے اِخراج اور سنّت میں داخل کرنے کے لیے نکلّفات ِباردہ اور امورِ خارجہ کی طرف محتاج ہوئے ، شاید آپ کومعلوم نہیں کہ تفسیر وتعریف میں بتا دُرشرط ہے،اور پُر ظاہر کہ سیرتِ تابعین ومسائلِ قیاسیۂ مجتہدین ہدئ سیدالمرسلین سے ہرگز متبادرنہیں۔ اب أن تكلَّفات بارده كا حال سني! حديث مسلم: ((حير الحديث کتاب اللہ... اِلبح)) <sup>(۱)</sup> کے بعد لکھا:''ازیں حدیث مستفادست کہ انچہ از امورِ (١) "صحيح مسلم"، كتاب الحمعة، باب تخفيف الصِّلاة والخطبة، ر: ٢٠٠٥، <u>مــ٣٤٧ \_</u>

۵۰

ديديه ثابت از كتاب اللَّدومِدِيَّ رسول اللَّدنيست ازمحدَ ثاتِ امورِ بدعت اند، چنانچه در حديث آينده منصوص ست''۔ اقول: پیچض اِفتراہے، حدیث میں اس مضمون کا ( کہ جوا مرکتاب وسنّت سے ثابت نہیں مطلقاً محدَثاتِ امور میں داخل ہے ) کہاں پتا ہے؟ بالفرض اگر گل محدَثات کتاب دسنّت سے خارج مانے جائیں ، ہنوز دہلی دور ہے؛ کہ ہراُس شے کا کہ کتاب وسنّت سے خارج ہومحدَ ثاتِ امور میں داخل ہونا کیا ضرور ہے؟! اور تقابلِ خیر دشرادر مقابلہ کتاب دسنت کامحدَ ثات سے ذکر میں آپ کومفیز نہیں ؛ کہ خیر ادراس طرح شراسم تفضیل ہے، بالخصوص اس جگہ کہ امور کی طرف اضافت اور مقام ذَم ومدحت ہے، توجوا مور کہ نہ شرییں نہ کتاب وسقت کے مرتبہ میں خیر، واسطہ واقع ہوکرسب دفتر گاؤخور دکر دیں گے۔ غرض سَوقِ حدیث اور اس کے مضمون سے آپ کے مقدمہ کا کچھ یتانہیں

چتا، نہ حدیث میں قید دینیہ کی صراحة خواہ اشارة مذکور الفاظِ حدیث نقل کرنا، اور اس چتا، نہ حدیث میں قید دینیہ کی صراحة خواہ اشارة مذکور الفاظِ حدیث نقل کرنا، اور اس کی بحث میں طبع زاد اور خیالی مضامین جن کا کسی طرح پتا لفظوں میں نہ ہولکھ دینا حضرات وہا بیہ کا مدار مذہب ومنتہا کے سعی ہے، شاید مؤلّف رسالہ نے لفظِ محدَث سے دھوکا کھایا، اور اس قدر بھی خیال نہ فرمایا کہ محدَث لغت میں نگی چیز کو کہتے ہیں، یہ معنی اس جگہ با تفاق فریقین مراد نہیں، ناچار قید دینیہ کی بڑھائی، اب بھی وہی آش کا سے میں رہے کہ علمائے دین بالا تفاق نئے اُمور کو (جوصاف صرح قر آن وحدیث میں مذکور نہیں، اور زمانہ نہ ڈت میں بہئیتِ کذائی وصورت مخصوصہ موجود، بلکہ عصر صحابہ و تابعین میں بھی مردً ج ومعول نہ تھے) حسنہ وسیتر کی طرف منقسم سمجھتے ہیں، اور

آپ لوگ بھی اُن امور کوجن کا زمانۂ صحابہ وتا بعین میں رواج ہو، اگر اس خصوصیت کے ساتھ قول و فعل حضرت ِ رسالت و کتاب اللہ سے ثابت نہ ہوں ، اور مجتہدات ِ ائمہ ُ اربعہ کو اچھا جانتے ہیں ، ولہذا بدلالتِ حدیث: ((علیکم بسُنّتی))... اللغ<sup>(1)</sup> و غیر ہا معمولات ِ صحابہ وتا بعین و اِ سَنباط مجتہدین کو باجو دِ اعتراف اس امر کے کہ محد ثات امور سے ہیں تقدیم کر ثات سے خارج اور ملحق بست کھر ایا۔ اس تقدیم پر آپ کے نزد یک محد یہ تقیم و امرقر ار پایا، جس کا وجود کتاب وست میں اصلاً نہ ہو، نہ باعتبار اصل کے ، نہ ہیںت کذائی ، اور جس کی اصل شرع سے پائی جائے وہ محد یہ سے خارج اور اپنی اصل کے تھم میں ہے، اور بی آپ کے خصم کو معزمیں ، بلکہ مفید ہے۔

ہمارے نزدیک بھی اس جگہ محدّث سے وہی باتیں مراد ہیں جو بعینہ وبہیتِ کذائی شرع سے ثابت نہیں، نہ کسی اصل اور قاعد ہُ شرعیہ کے تحت میں داخل، اور یہی امور مفہو م محدّث کے افراد کا ملہ ہیں، اور اِسی صورت میں حمل شَر کا محدُ ثاتِ محاربہ و اور حمل بدعت وضلالت کا گُل محدَثات پر بلا کلفت صحیح ہے، اور معمولات صحابہ و تابعین خواہ مجتہدات اِئمہ اربعہ و مستحسنات ِعلائے متقدّ مین و متأخّر ین کو محدَث محابہ و تابعین خواہ مجتہدات اِئمہ اربعہ و متحسنات ِعلائے متقدّ مین و متأخّر ین کو محدَث محابہ و تابعین خواہ محتمد ات اور باوجود اس کے حقیقت محد ثات سے خارج کہہ کر حکم سدّت میں داخل کرنا، اور باوجود اس کے حقیقت محدَثات سے خارج تصر فات و تاویلات کی حاجت نہیں۔

(1) "سنن أبي داود"، كتاب السنَّة، باب في لزوم السنَّة، ر: ٤٦٠٧، صـ ٦٥١\_

اور جب معنی محدّث ( کہاس جگہ مراد ہیں ) ظاہر ہوئے توبدعت کوبمعنی مخالف ومزاحم ستت لين سيحلام بلاغت نظام حضرت رسالت عليه القلاة والسلام کا: ((کل محدّث بدعة، وکل بدعة ضلالة)) <sup>(۱)</sup> ظاهر پرمحمول رے گا، اور جس غرض کے واسطے اس ذی شعور نے مسافت بعیدہ قطع کی اور تقسیم إجماعی غلط ٹھہرائی،تفسیراتِ علما ناقص وبے کارشمجھ کر بدعت کی نئی تفسیر بنائی، احادیث وآثار واقوالِ علمائے نامدارہم نے جونقل کیے بہت کچپر بھار کی تھہرائی؛ کہ کسی طرح لفظ « کل" تا ویل سے سالم اور حدیث مذکور شکل اول سے ملتج رہے، بعنا یت الہٰی ہماری تقریر سے بدُون ان خرابیوں کے حاصل، ﴿ ذَلِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَتَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (٢)، اور الشَّحقيق سے بيجى ظاہر ہوا كَتقسيم بدعت ہر گز تا ویل وتصرّف خواہ عدم اغتباح حدیثِ مسطور کوستلزم نہیں؛ کہ حدیث میں بدعت بمعنیٰ اوّل ہے،اورمحدَ ہے جومعنی یہاں مراد ہیں اُن کابھی یہی مَال ہے۔ محقق دہلوی'' شرح صراط المشتقیم' میں حدیث مذکور کے تحت میں لکھتے میں:'' ہرام ِ محدَث وبدعت که مخالفِ سدّت ومغیّرِ آن باشدگمرا ہی است'<sup>( m)</sup> ۔ اور ملاّ علی قاری'' مرقاۃ''<sup>(م)</sup> میں''ازہار'' سے نقل کرتے ہیں: ((کلّ (١) "سنن أبي داود"، كتاب السنَّة، باب في لزوم السنَّة، ر: ٤٦٠٧، صـ ٢٥٦١] (٢) پ٢٧، الحديد: ٢١\_ (٣) "شرح صراط المستقيم"، باب در بيانٍ نماز أنحضرت صلَّى الله عليه وسلَّم، فصل در خطبة نبويّه صلّى الله عليه و سلّم در روزِ جمعه، صـ ٢ • ٢ بتغيّر\_ (٣) "مرقاة المفاتيح"، كتاب الإيمان ، باب الاعتصام...إلخ، تحت ر: ١٤١، =

بدعة))، أي: سيَّئة ((ضلالة)) لقوله عليه السَّلام: ((مَن سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة)) <sup>(1)</sup>\_

پس ساری واویلا اس دانشمند کی ایک باصل بات پرینی ہے، اور جس قدر محنت وعرق ریز کی کہ اس مبحث میں کی فضول ولا یعنی ہے۔ علاوہ ازیں بعض افعال پر بدعت کا اِطلاق اور اس کے ساتھ اُن کا استحسان صحابہ کرام سے ثابت ، عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تر اوت کو بدعت کہا ہے، اور اُس کی مدحت کی: نعمت البدعة هذہ <sup>(۲)</sup>۔ ابنِ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے نما ذِ چاشت کو بدعت کہہ کر اس کی خوبی وفضیلت کی تصریح فرمائی <sup>(۳)</sup>، ابوامامہ با بلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تر اوت کے کو محد ث فرما کر اس کی مداوَمت اور نہ چھوڑ نے پرتا کید کی۔ اور احادیث سے بھی تقسیم کا پتا ثابت ، اور علمائے دین کا قرماً فقرماً اس پر

ا تفاق رہا ہے، تو وجہ اِستنکاف کی تقسیم سے کیا ہے؟ اور اس قدر داویلا اور شور دغو غا

=١/٨/١٢\_ (١) "صحيح مسلم"، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشقّ تمرة أو كلمة طيّبة، وأنّها حجاب من النّار، ر: ٢٣٥١، صـ ٤١\_ (٢) "الموطّا" الإمام مالك، كتاب الصّلاة في رمضان ، باب ما جاء في قيام رمضان، ر: ٢٥٢، صـ ٧٠\_ (٣) "المعجم الكبير"، مسند عبدالله بن عمر رضى الله عنهما، ر: ١٣٥٦٣،

۵۴

سراسربے جاہے! کیا" بحل" بمعنی اکثرنہیں آتاہے؟! بااحادیث کاشکلِ اوّل پر ہونا ضروری کھہراہ؟! پھر لکھتے ہیں:''امامحدَ ثانيکہ در قرونِ ثلثہ بلانگير مروّج شدند بدلالتِ ديگر احاديث درحقيقت ازمحدَ ثاتِ امورنيستند ، بلكة كمَّق بهديَّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم اندُ'()\_

اقول: بعداعتراف اس کے کہ وہ امور محد ثات سے ہیں مجر د الحاق بسنّت انہیں حقیقتِ محد ثات سے خارج نہیں کر سکتا ، اور حکم سنّت میں ہونے سے حقیقة سنّت ہونا ان کا ثابت نہیں ہوتا۔ خدا جانے آپ حقیقت کس شے کو سجھتے ہیں! البت باعتبار ہمارے معنی کے معمولات ِ صحابہ وتا بعین ، بلکہ رواحِ عام ہر قرنِ اسلام اور بدعات ِ واجبہ ومستحبہ ومباحہ سب مفہوم محد ث سے خارج ہیں ، دوسری حدیثوں سے استشہاد کی ضرورت نہیں۔

پ*هر لکھتے ہی*ں:''واز حدیث ِسابق مستفادست کہانچہاز محد ثات ِ امور نیست داخل کتاب اللہ و ہ*د*ئ رسول اللہ است، والحاقِ سنّت بسنّت مناسب بود''...الخ(۲)\_

اقول: دیکھوحدیث نقل کر کے ایسی جھوٹ بات لکھنا اورا سے حدیث سے مستفاد قرار دینا کیسی بیبا کی ہے...! ع'' چہ دلا ورست دز دے کہ بکف چراغ دار د''۔

(٢) "كلمة الحق" \_

(ا)"كلمة الحق" \_

حدیث میں اس مضمونِ مخترع اور طبع زاد دُهکو سلح کا کہاں پتا ہے؟! شاید آپ یہ سمجھے کہ جب اس مقد مہ کو کہ ' انچہ از امور دینیہ ثابت از کتاب وہکہ کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم نیست از محدَثاتِ امورست' بز ورِز بان حدیث سے ثابت تُظہرا ہی دیا ہے تو لائح اَلَہ اُس کا عکس بھی ثابت قرار دیا جائے گا، اور سیبھی یا دند رہا کہ بفرضِ تسلیم کلّ سیب اصل موجبہ کا عکس بھی ثابت قرار دیا جائے گا، اور سیبھی یا دند رہا کہ بفرضِ تسلیم کلّ سیب اصل موجبہ کا عکس بھی ثابت قرار دیا جائے گا، اور سیبھی یا دند رہا کہ بفرضِ تسلیم کلّ سیب اصل موجبہ کا عکس بھی ثابت قرار دیا جائے گا، اور سیبھی یا دند رہا کہ بفرضِ تسلیم کلّ سیب اصل موجبہ کا عکس جن کتر ہو یہ کا تا ہے، سوا اس کے کوئی ذاتِ شریف سے دریا فت اصل موجبہ کا عکس جن سیہ تک کتا ہے، سوا اس کے کوئی ذاتِ شریف سے دریا فت واضل موجبہ کا عکس جن کتر ہو یہ کا تا ہے، سوا اس کے کوئی ذاتِ شریف سے دریا فت واضل موجبہ کا عکس جن کہ میں یا شر الامور سے؟ پھر حدیث: ((حدید المتی واضل کرتے ہیں۔ داخل کرتے ہیں۔

اور ہم نے رسالہ 'اصول الرشاد' میں بوجوہ ثابت کیا ہے کہ: استدلال وہابیدکااس باب میں محض بے جاہے،البتہ خیریت سیرت ومعمولات تابعین بدلالت آيت سرايا بدايت: ﴿ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلٍ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ()... الآية، اور حديث: ((اتّبعوا السواد الأعظم)) <sup>(٢)</sup>...إلخ، اور اثرِ ابْنِ <sup>مسعود</sup>: ما رآه المسلمون...إلخ (٣)، اور نيز آيتِ سرايا بثارت: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾(٣)، اور كريمہ: ﴿وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً (1) پ٥، النساء: ١١٥\_ (٢) "مشكاة المصابيح"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام...إلخ، الفصل الثاني، ر: \_9V/1 (1VE (٣) "المستدرَك"، كتاب معرفة الصحابة، ر: ٤٤٦٥، ٥ /١٦٨٥ ملخَّصاً\_ (۳) پ ٤، آل عمران: ۱۱۰\_

وَّسَطاً ﴾ ()... الآية اوراحاديث صححه سيكل امت كى خيريت ثابت، اورجوامور کہ قرونِ ثلاثہ میں نہ تھے کیکن عمومات ِشرع کے تحت میں مند رہے ، پاکسی اصل شرع سے مستفاد، پامقصو دِشرعی کے موافق، پا اس کی تخصیل میں معین ومفید ہیں، ان کی خوبی خواہ اِباحت بھی دلائل دقواعدِ شرع سے بخو بی ظاہر۔ بااینهمه معمولات ِقرن تابعین کی خیریت پراس درجه اِصرار،اوراُن اُمور یر بیہ انکارِ صریح خلاف انصاف اور نِرا اعتساف ہے! جس طرح معمولات ِ صحابہ وتابعين بدلالت بعض احاديث اورمجتهدات ائمهُ اربعه باعتبارا يني اصل وسند کے سقت سے ملحق ہو سکتے ہیں، اسی طرح بیہ امور بھی بدلالت آیات واحادیث وقواعدِ شرع شريف واجب،خواه مستحب،خواه مباح ہيں۔بعض آيات واحاديث پرنظراور بعض سے اعماض شیوہ اہلِ بدعت واہوا کا ہے؛ کہ یہود سے جن کے حق میں ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَكِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ (٢) وارد يجليا ب\_ پھر تحریر کرتے ہیں: ''وچون در اصول مقرر ست کہ جموع واسائے جوع''…الخ \_ حاصل اس تقریر کابیہ ہے کہ اضافت ((أصحابی)) اور ((قرنی)) میں بقاعدہ اصول عموم واستغراق کو مفید ہے، تو خیریت ونجات قول وفعلِ کلِ اصحاب واہل قرن یا اکثر سے اگر بعض آخر سکوت کریں،اورا نکار داعتر اض کے ساتھ پیش نہ آئىي، متعلق ہوتى ہے، اسى كوخُلق وسيرتِ قوم كہتے ہيں، اور يہى مضمون حديثِ

- (۱) پ۲، البقرة: ۱٤۳\_
- (٢) ١، البقرة: ٨٥\_

رُزَين سے مستفاد ہے۔ اقول: بیصورت تعامل کی ہے، اور سب قرونِ سلام کا تعکم اس میں برابر؛ کہ تعامل ہر زمانے کا تحب شرعی اور معتبر ہے، بخلاف قرنِ صحابہ؛ کہ امامِ اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ تعالیٰ کے نزد یک قول وفعل ہر صحابی کا حجت ہے، اور ترک احتجاج بعض اقوال خواہ افعال سے بوجہ معارضِ قوی حجت ہونا اس کا باطل نہیں کرتا، کہ ما لا یہ حفی۔ اور جماہیر ائمہ سلف وخلف کا اتفاق ہے کہ ہر واحد صحابہ کرام سے عادل اور افرادِ امت سے مرتبہ میں فائق، اور وہ سب خیر و بہتر ہیں، اور حوالہ اصول کا بھی بے اصل ہے، سلّمنا کہ جموع اضافت کے ساتھ مفیدِ استغراق ہیں، کین استغراق جع بتقر ت علمائے اصول مجموع افراد کے تعلم میں نہیں، بلکہ حلّ واحد من الافراد کے معنیٰ

باوجوداس کے واسطےا تباع قولِ صحابہ کے اتفاق اکثر خواہ کل کے شرط لگانا، اورایک دو صحابی کے قول کو اعتبار واعتماد کے لیے کافی نہ تھ ہرانا جنون ہے، خلا ہر اُس نظر سے کہ بہت اقوال وافعالِ صحابہ کرام میاں اسماعیل صاحب وغیرہ اسلاف مستدِل کے طور پر شرک وبدعت میں داخل ہیں، اس قید کو اختیار اور انتاع صحابہ کے لیے اِجماع یا اتفاق، وہ بھی سکوت یا قین کے ساتھ اعتبار کیا ہے، ملاً صاحب ایک کی حمایت بمقابلہ اصحاب ِ حضرت رسالت شعبہ رفض کا ہے۔

(1)"المطوَّل"، الاستغراق، صـ ١٨٦ ـ

ي:((بأيهم اقتديتم اهتديتم)) (). سجان اللہ! حمایت میاں اساعیل صاحب وغیرہ کا بیہ جوش ہے کہ اپنا لکھا ادر مسلّم مقدّ مه بھی فراموش ہے!۔ ل*إمر*لكها: ''أمّا مسائل قياسية… إلخ ''، ليعنى مسائلِ قياسيه و إجماعيهُ مجتهدين باعتبارايني اصل وسندكے كتاب الله يابَديّ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ہے کتی ہیں۔ اقول: اکابرداصولِ موَلف ِ دسالہ ہزارجگہ عد مفعلِ شارع ، بلکہ بجرّ دعد م <sup>ن</sup>قل کوقر ون ثلاثہ سے مدارِ بدعت دحرمت دصلالت کٹھہراتے ہیں،ادرخود مؤلف بھی دوسری جگه بعض مسائلِ قیاسیهٔ مجتهدین کو بتفریخ بدعت وضلالت میں شار کرتے ہیں، خداجانے اس جگہ مجتہدینِ امت پر کیا نظر عنایت ہے؟! خیر حضرت صبح کا بھولا شام کو گھر آئے، اُسے بھولانہیں کہتے! مگر بیہ تو فرمایئے کہ باعتباراصل دسند کے سنّت سے کمحق ہونا اقوال مجتہدین کے لیے مخصوص ہے یاجس کے لیےاصل وسندیائی جائے سنت سے کمحق ہے؟! دوسری شِق میں مجلس میلا داور فاتحہ دسوم وغیر ہا امورِ مردّحہ اپنی اصل دسند کے اعتبار سے محدّ ثات امور وبدعتِ سیّنہ سے خارج ، اور پہلی صورت میں وجیۃ خصیص وہی ہے جو آپ نے بعد میں بیان فرمائی کہ: فلال چیز فلال چیز کی اصل ہے، بیہ مجتہدینِ امت کے سوا دوسروں كومعلوم نہيں ہوسكتا۔ (1) "المشكاة"، كتاب المناقب والفضائل، باب مناقب الصحابة، الفصل الثالث،

ر:۳۳۰/۳،٦٠١٨\_

ہم نے اس کا جوابِ تفصیلی رسالہ ' اصول الرشاد' ' میں ککھا ہے، اور آپ کے مقصودکواس تقریر سے بخوبی باطل کردیا ہے، کیابلا ہے بھی آپ لوگ دائر ۂ اجتہا دکواس قدر دسعت دیتے ہیں کہ ہرگس وناگس کوقر آن وحدیث سے اِنتخراج واِسْتنباط کی اجازت دیتے ہیں! یہاں تک کہ ہر جاہل عامی کتاب دستت سے جو بات جس طرح سمجھ لےاسی پڑمل کرنا اور تقلیدِ امام چھوڑ دینا داجب ہے! اگر اس وقت تقلید نہ چھوڑ ہے كَا، وعيدِشديد: ﴿ اتَّخَذُوْا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴾ (1) مي داخل ہوگا،ادراس حرکت ناشائستہ کاعمل بالحدیث نام رکھتے ہیں! تمام ہمت مولائے قوم کی'' تنویرالعینین''اورشروع'' تقویۃ الایمان' میں اسی طرف مصروف۔ اوركبهمي استدلال بدلالة النص وعلت منصوصه دعموم آيات واحاديث وغيربا امورکوبھی مجتہد مطلق سے خاص تھہراتے ہیں!اس اضطراب وناانصافی کی کیا حدہے؟! استدلال بدلالة النص وبعلت منصوصه، اور إجرائ حكم كلى جزئيات ير، اورا يتخراج جزئيات بدلالت مساوات، اور استناد بعموم احاديث وآيات، اور فهم احكام صريحه عبارة النص واشارة النص سے،اور تحصیلِ نتائج مقدماتِمنصوصہاور بدیہیاتِشرعیہ سے برعایت قیاس اقترانی واستثنائی مخصوص بجعہدین نہیں، علمائے مقلدین میں قرناً فقرناً بلانكير جارى ب، بلكه استنباط اصول مجتهد سے يا مطابق اصول مجتهد ك دلائل شرع ہےجن احکام میں مجتہد سے نص نہیں، یا داسطے تائید مجتہد کے شائع اور رائج۔ كيا ' شرح وقابية' و' بدايية' و' فتح القدير ' وغير ما كتب متداوله شهوره بهي

(1) پ ۱۰، التوبة: ۳۱\_

1+

ان صاحبوں کی نظر سے نہیں گزریں؟! یا ان کے استنباط واستد لال مجتهدین سے بعینہ ثابت كريسكته بين؟! كاش! بيد حضرات اسى بات پر قائم ہوجا ئيں تو'' تقوية الايمان' کے عقائد واحکام سے ( کہ بِحُل آیت وحدیث کے تحت میں لکھ دیے ہیں، اور ان صاحبوں کے اکثر ڈھکوسلوں اورخرافات سے جن کے ثبوت کا کتاب وسقت سے غلط دعویٰ کرتے ہیں) بلا دقت نجات ملے، اور جواب میں صرف بیہ بات کہ: ''مصنف ·· تقوية الايمان' اور نيز اين لي منصب اجتهاد ثابت كردو، ورنه آيت وحديث سے ثبوت کا دعوی اور سب تقریر تمہاری اور تمہارے پیشوا کی محض فضول ولاً یعنی ہے' کفایت کرے۔حرمت وکراہت، استخباب وحلت کی طرح احکام شرعیہ ہیں، اور امورٍ متنازع فيها كى حرمت وكرامت نه قرآن وحديث ميں مصرَّح، نه تصرَّح اس كى کسی مجتہد سے منقول، باوجود اس کے خود قرآن وحدیث کا حوالہ دینا اور دوسروں کو اس امر سے روکناوہی بات ہے کہ ج ہم تو کہیں جو ہے سو ہے ہم نہ کہو جو ہے سو ہے اسی طرح بید حضرات آپ تو فرضی علما اور خیالی کتابوں سے بھی سند لانے میں باک نہیں رکھتے ،اور جب اِس طرف سے علمائے محققین اور کتب معتبرہ کا (جن سے صدیا جگہ خودسند لاتے ہیں اوراپنے مطلب کے دقت اُنہیں علمائے محققتین وائمہ ً دین اور اسی قشم کے الفاظ تعظیم سے یاد کرتے ہیں) حوالہ دیا جاتا ہے تو یوں گولی بچاتے ہیں کہ:''ان کتابوں اور علما سے استناد بے کار ہے، ثبوت قرآن وحدیث سے چاہیے''، بلکہان حضرات ائمہ دعلما کی طرح طرح سے توہین کرتے ہیں، یہاں تک کہ نوبت تابہ کلفیر پہنچاتے ہیں۔

مصنفِ'' کلمة الحق'' نے چند ورق علمائے دنیا کی برائیوں اورنکوہش میں ساہ کیے، اور حضراتِ ائمہ ٔ سابقین وعلمائے لاحقین کہ اس مجلسِ متبرک کو مشخس سبجھتے اورمستحب کہتے،ان کے مصداق قرار دیے،اس قد ربھی لحاظ نہ فرمایا کہ خود آپ کے استادمفتی صدرالدین خان صاحب نے (جنہیں خوداسی رسالے میں سندالعالمین فی العالمین کا خطاب عنایت کیاہے،اوراُن سے تلۃ د وتعلّم پر بڑا ناز فرمایاہے )استحبابِ مولد میں لکھاہے،اورمولا نار فیع الدین خاں صاحب مرادآبادی سے (جن کی کوشش وحسن سعی سے اس محفل مبارک نے ملک ہندوستان میں زیادہ رواج پایا، اور بیان مولد اقدس میں اُنہیں نے ایک رسالہ بزبان فاری تحریر فرمایا) استناد کیا ہے، شاہ ولی اللَّد محتر بأوى كه مولائة قوم ميان اساعيل د ہلوي کے جدِّ امجد ويشخ المشابخ واستاذ الاستاذيين،اس عملِ خیر کی خوبی پرکس هذ ومد کے ساتھ شہادت دیتے ہیں!اورعلامہ سخاوی اورامام سیوطی وغیر ہما بہت اکابرِ دین کہ شاہ عبدالعزیز صاحب وشاہ ولی اللّٰہ صاحب ومیاں اساعیل ومولوی اسحاق صاحب کے اساتذہ وشیوخ حدیث سے ہیں،اُسے کس طرح ثابت کرتے ہیں؟! مگران <sup>ح</sup>ضرات کی عادت ِمشمرہ ہے کہ <sup>ج</sup>س عالم امام عارف کا قول اپنے

مشرب کے خلاف ہوتا ہے اسے ایک مر دِلالینی کھراتے ہیں، اور اپنے مولویوں کو آسان پر چڑھاتے ہیں، متکلم قنوجی نے شیخ عبدالحق دہلوی دملاً علی قاری کی نسبت لکھ دیا:''ہر دو در سلک فقہاء نتظم نیست تند''، اور نذیر حسین دہلوی کو اور دوسرے متکلم خود ان حضرت اور ان کے آقا کو کیسے کیسے کلمات سے یاد کرتے ہیں! واہ رے دیانت! کہ شیخ محقق وملاعلی قاری تو زمرہ فقہاء سے خارج کیے جائیں، اور نذیر حسین وبشیر

41

الدين وامداد على دُيِّي كلكثر زبدة الفقهاء وعمدة المحدّثين لكھے جائيں! ((إذا كم تستحي فاصنع ما شئت)) (()\_ حاصل استحکم کا ہیہ ہے کہ:'' ہمیں منصب اجتہا دواستنباط بھی حاصل ہے، اور علما سے اگر چہ مجاہیل وغیر معتبر ہوں، بلکہ کتب ورسائلِ مفروضین سے استناد واستشہاد پہنچتا ہے،اورتم نہآیت وحدیث سے سندلانے کی لیافت رکھتے ہو! نہ علائ سابقتین ولاحقین سے ہمارے مقابلے میں اِستناد کر سکتے ہواجمہیں ہمارے ساتھ مباحثه كا كوئي طريق نہيں! جوہم كہيں خواہ مخواہ مان لو!'' پھر لکھتے ہيں:''امّا تقييد أمور وتعريف بدعة بدينيّة...إلخ ''، ليعنى امورِدينيه كي قيرتعريفِ بدعت مي اس لیے ہے کہ حدیث صحیحین میں وارد: ((من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو مردود))<sup>(٢)</sup>، اورامر دين بي ظر سے اختصاص رکھتا ہے۔ اقول: گوحدیث شریف میں ((أمرنا هذا)) سے امرِ دین ہی مراد ہو، مگر اس طریقہ سے ثابت کرنا حضرت ہی کا کام ہے، کیا یہ بھی نہ دیکھا کہ اضافت جمع متکلم کی طرف ہے، قطع نظراس سے حمل مطلق کا مقیّد پر کب جائز ہے؟! آپ تو اپنا <sup>حن</sup>فی *ہ*ونا ظاہرکرتے ہیں! تو حدیث:((شرّ الأمور محدّثاتھا))<sup>(m)</sup> میں بی<sup>ت</sup>قبید (١) "صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ٢٤، ر: ٣٤٨٤، صـ٥٨٧\_ (٢) "صحيح البخاري"، كتاب الصلح، باب: إذا اصطلحوا على صلح...إلخ، ر:٢٦٩٧، صـ ٤٤، بتغيّر، و"صحيح مسلم"، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة...إلخ، ر:٤٤٩٢، صـ٧٦٢\_ (٣)"سنن ابن ماجة"، المقدّمة، باب اجتناب البدع والحدل، ر: ٤٥، صـ١٨\_

کس طرح اعتبار کر سکتے ہیں!اور جوخواہ مخواہ وہاں قیدام ِ دین کی اعتبار کرنا ہی ( گو اصلِ حفى سے مخالفت لازم آئ ) منظور ہے، تو قيد ((ما ليس منه)) پر بھى نظر كرنا ضرورہے؛ کہ علی الاعلان ہمارے مدّ عا کی شہادت دیتی ہے، یعنی مطلق محدّ ث مردود نہیں، بلکہ جوامرِ دینی نہ ہواور دین سے کچھ علاقہ نہ رکھے، نہ بخصوصہ، نہ باعتبارِ اصل وسند، نہ کسی عام شرعی کے تحت میں مندرج، نہ کسی امر دینی میں مفید و معین ، نہ کسی قاعدۂ شرع سے اس کی خوبی ثابت، نہ اجازت حاصل، اور ایسا امرمخالف ومزاحم سنت ہی ہوگا،تو گویاارشاد ہوتا ہے:'' جو خص ہمارے دین میں کوئی امرمخالف ومزاحم امرِ دینی إحداث کرے وہ مردود ہے'۔ صاحب ''مظاہر حق'' کو بھی (کہ عمائد فرقہ سے ہے) اس مطلب کا اعتراف ہے:''اورلفظ((ما لیس منہ)) میں اشارہ ہے اس کی طرف کہ نکالنا اُس چیزکا مخالفِ کتاب وسنّت نه ہو بُرانہیں''، و کفی به حجّة علی المخالفین، والحمد لله ربّ العالمين \_ اورحديث ِمسلم:((مَن عمل عملًا ليس عليه أمرنا فهو ردّ)) <sup>(١)ب</sup>ھي اس مطلب يرمحمول، اور حديثِ رافع بن خدَيجَ: ((إذا أمرتكم بشيء من أمر

دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأي فإنّما أنا بشر)) <sup>(٢) ټو</sup>

(1) "صحيح مسلم"، كتاب الأقضية باب نقض الأحكام...إلخ، ر:٤٤٩٣،
 -٧٦٢\_

(۲) "صحيح مسلم"، كتاب الفضائل، باب وجوب امتثال ما قاله...إلخ، ر:۲۱۲۷، صـ۱۰۳۹ بتغيّر\_

مدّ عائے مؤلف رسالہ واضحِ مقدّ مہ سے اصلاً تعلق نہیں رکھتی، اسی طرح تائید تفسیر میں جواحادیث وآثار واقوال علائے رکبار نقل کیے ہیں، نیفسیر شریف کی اُن سے کچھ تائید، نہ کی طرح اِس بز گوار کو مفید، بعض محض بے علاقہ ، بعض صرح مصر حیرت ہے کہ بید حضرات بایں ادّ عائے علم ودانش مطلب فنہی سے سہرہ نہیں رکھتے ! یا دانستہ عوام کو مغالطہ دیتے ہیں کہ ہم نے اپنا دعوی اس قد رحد یثوں اور کتا ہوں سے ثابت کر دیا، گو خواص اس حرکت پر ہنسیں۔

صاحبو! کیا آیت، حدیث یا کسی صحابی ، تابعی ، مجتهد ، عالم کا قول صرف نقل کردینا کافی ہوتا ہے؟! اگر چہ تص بے کل؟! اگر چہ نرا بے علاقہ؟! بلکہ اگر چہ صراحة مخالف؟! حضرات ذراخوف خدا کیچیے! دعوی کا ثابت ہونا چا ہے ، نمائش کے واسط آ میتیں حدیثیں بے کل لکھ دینا اور امر دین میں عتاری اور دھوکا بازی کرنا شیو داہل اُہوا ہے ، می تو فر مایئے! حدیث حذیفہ بن یمان رضی اللہ تعالی عنہما سے ( کہ بخاری وسلم سے آپ نے نقل کی ) تفسیر شریف کی کیا تائید ہوئی ؟ اس کا حاصل تو صرف اس قدر ہے کہ ایک قو م غیر سنت کے ساتھ استان کر ے گی ، تو مخبر صادق علیہ الصلا ق والسلام کا فرمانا یورا ہوا۔

بعض بیباکوں نے انبیاءاولیاء کی جناب میں طرح طرح کی گستاخی، خدا ورسول کے کلام میں تصرّف معنوی، غلط حوالے دینا، اَبلہ فریبیوں سے عوام کو بہکانا، اپناعقیدہ و مذہب سالبہا چھپانا،اوراس کے برخلاف تحریر وتقریر کرنا، نے عقیدے اور نے مسئلے جن کا دین میں وجود نہیں، نہ اس صدی سے پہلے کسی نے کتابوں میں دیکھے سنے تھے گڑھنا، مسلمانوں کو مشرک، سنّیوں کو بدعتی تھہرانا، خلا ہرید معنز لہ خوارج کے

عقید ے اختیار کرنا، اور وہی آیتیں حدیثیں جو سے بد مذہب دلیل لائے، ثبوت میں لانا، باوجوداس کے اپنے فرقے کو اہل سنّت و جماعت کہنا، اور اُسی قسّم کی حرکتوں اور امرِ دین میں بیبا کیوں کی عادت کی ہے، اور ان بدعات ِشنیعہ وافعال قبیحہ کا (کہ صریح مخالف ِسنّت وخلاف ِشریعت ہیں) نام اتباعِ سنّت رکھا ہے، اور حدیثِ مسلم میں کہ:''حواریوں اور اصحابِ انبیاء کے بعد ایسے ناخلف ہوتے رہے کہ جو کہتے نہ کرتے، اور جو کرتے اس کے ساتھ حکم نہ کیے جاتے''<sup>(1)</sup>۔

بعد اِتمامِ تقریب اوّلاً:فعل بے امر کی مذمّت نہیں، ورنہ سب مباحات ممنوع ہوجا ئیں، ہاں فعل برخلاف ِ امر کی مذمت ہے،اور بیفین ہمارا مدّ عااور تمہیں کچھ مفید نہیں۔

ثانیا: امرے صرح مرادتو محدَثات ِقرنِ تابعین واستنباطات ِمجتهدین بھی مذموم تھہرائیے ! اور ضمنی واستنباط کو عام تو امورِنز اعیہ بھی مامور بہا ہیں، ہاں اپنی خبر لیجیے کہ منہ سے انتاع سنّت کا دعوی اور اعمال وہ جواو پر بیان ہوئے...! بیا عمال ( کہ کارِدین میں آپ صاحبوں نے داخل کیے ) کس امرِ شرعی کے مطابق ہیں؟! اگر ہوں تو پیش سیجیے! ورنہ اس تشنیع میں داخل ہونے کا اقر ارفر مائیے !۔

احادیث کا ( کہ مؤلفِ'' غایۃ الکلام'' نے تائیدِ تفسیرِ مخترع میں ذکر کیں ) بیحال تھا،ابآ ثار کی کیفیت ملاحظہ کیجیے!۔

اوّلاً: مستدِل كےنزديك نجات وخيريت صرف سيرتِ صحابہ كے ساتھ (ا) "صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان...إلخ، ر: ١٧٩، صـ٤٢\_

( کہ اُس کے نزدیک عبارت ہے اِجماع یا اتفاقِ اکثر سے، باوجو دِسکوتِ باقی اشخاص کے )مخصوص ہے،ایک دوصحابی کےانکار سے بدُ ونِ اِثبات اِجماع، یاا تفاق اکثر انکار پراستنادا پنے قرارداد کے خلاف ہے، کیا وہ قاعدہ جسے ایک دو درق پہلے بنايا تها نسية منسيًّا بوكيا؟! وبال اين اسلاف كى حمايت اور احكام "تقوية الایمان' کی رعایت ملحوظ تھی، اور یہاں تفسیر مخترع کی تائیداور ذم بدعت کی تکثیر منظور ہے،اپناقلم اپنامذہب،جس جگہ جو جا ہا ککھ دیا، کسی کا کیا اِ جارہ ہے...؟! ثانیا: فاعلین اِن افعال کے جن پر بعض صحابہ سے انکار نقل کرتے ہیں صحابی تھے یا تابعی، پہلی صورت میں تو قول انکار کرنے والے کا مصنف کے طور پر سيرت ِصحابه ہرگزنہیں ہوسکتا؛ کہا تفاقِ اکثر مع سکوت الباقین نہ پایا گیا قطع نظراس سے اُن انکار کرنے والے صاحب کو صحابی فاعل پر کیا ترجیح ہے، کہ صرف اُن کے کہنے سے اُنہیں (عیاذ اُباللّہ) مرتکبِ بدعت دِضلالت کہا جائے ،اور دوسری شِق میں بھی مؤلف کےطور پرفعلِ صحابی وتابعی ایک حکم میں ہے؛ کہ بحالتِ انفراد دونوں غیر معتبر،اور بعدِ إجماع دا تفاق دونوں کتق بسدّت ،علاوہ از یں فعل تابعی مجتهد <sup>(۱)</sup>کا (گو بعض صحابہ ٔ کرام سے انکار ثابت یا من حیث الدلیل وہی جانب قو ی ہو ) بدعت وضلالت نهيس هوسكتا، اختلافات ِصحابه مسئلهُ مجتهد فيها ميں ايک جانب کو ضلالت وگمراہی سمجھنا کھلی تقلیدروافض وغیرہم مطلبین کی ہے۔ ''شرحِ مقاصد'' میں بعد ذکرِ اَشعر بیہ ماترید بیہ کے لکھاہے: "المحققون

(1) الوصف ملحوظ كما لا يخفى\_

من الفريقَين لا ينسب أحدهما الآخرَ إلى البدعة والضلالة خلافاً للمبطلين، حتّى ربما جعلوا الاختلاف في الفروع أيضاً بدعةً وضلالةً كالقول بحلّ متروك التسمية عمداً....إلخ" (١)\_ اورحديثِ بخاري ٢٠٠٠ باوجود ارشادٍ بدايت بنياد: ((لا يصلّينّ أحد العصرَ إلّا في بني قريظة)). . . إلخ <sup>(۲)</sup>، <sup>يع</sup>نى كوئى نما نِ<sup>ع</sup>صر نه پڑھے مگر بنى قريظہ ميں <sup>ب</sup>عض صحابہ نے ميہ سمجھ کر کہ مقصودِ جناب تعجیل کے ساتھ پہنچا ہے نہ تقیقتِ کلام، راہ میں نما زِعصر پڑھ لی، اور حضور نے کچھ عتاب وا نکار نہ فر مایا، بخو بی ثابت کہ مجتہد پر بوجہ مخالفتِ خاہرِ نصوص طعن تشنیع کی گنجائش نہیں، ایک دوصحابی کے قول سے اسے مبتدِع اور گمراہ کھہرانا کب چائز ہوگا ؟! ثالثاً: آثارِمتندهٔ مؤلف میں جن افعال پر بعض صحابہ سے کلیرنقل کی بعض مجتہدین نے ان کے جواز خواہ استخباب کی تصریح فر مائی ، مثلاً تھویب <sup>(m)</sup> کوامام ابو یوسف رحمہ اللّٰد نے امرائے عصر کے لیے جائز رکھا، اور امام محمد نے مطلقاً <sup>(م)</sup>، اور

 (1) "شرح المقاصد"، المبحث الثامن، حكم المؤمن والكافر والفاسق، الحزء الخامس، صـ ٢٣٢ بتصرّف\_
 (٢) "صحيح البخاري"، كتاب صلاة الخوف، باب صلاة الطالب والمطلوب...إلخ، ر: ٩٤٦، صـ ١٥٢\_
 (٣) اذان ك بعددوباره اطلاع دينا، تمازكوبلانا\_
 (٣) "النهر الفائق"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، ١ /١٧٧\_

رکعتینِ فجر کے بعد اضطحاع <sup>(۱)</sup> جس کی ممانعت ابنِ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نقل کرتے ہیں<sup>(۲)</sup>، امام شافعی اور بہت صحابہ تابعین اُسے مندوب وسنّت کہتے ہیں<sup>(m)</sup>،اور پیشوائے ملت نجد مداہن حزم ظاہری فرض تھہرا تاہے<sup>(m)</sup>، کیا بلا ہے کہ اِن حضرات کوچن پروری میں اپنے مقتدیانِ مٰدہب کا بھی خیال نہیں رہتا! بے تکلف انہیں بھی گمراہ ومبتدع تھہرایا جاتا ہے،اورقنوت کوجس کا بدعت ہونا ابنِ عمر رضی اللّٰد تعالیٰ عنہما سے نقل کیا<sup>(۵)</sup>، امام مالک وامام شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ سنّت فرماتے ہیں (۲)، اسی طرح اکثر مسائل مذکورہ میں ائمہ مجتہدین سے تصریح موجود، اور بیہ بات ثابت ہوچکی کہ مسئلہ مجتہد فیہا میں ایک جانب کو بدعت وضلالت کٹر انامحض بے جاہے، بلکہ بطورِ مؤلف بیہ افعال سدّت میں داخل ہیں، تو اِنہیں بدعت کھہرانا بطورِ (۱) بر پہلوئے خوابیدن، یعنی فجر کی سنتیں پڑھ کر کچھ دیر لیٹ کرفرض پڑھنا۔ (٢) "المصنِّف" لعبدالرزاق، كتاب الصِّلاة، باب الضجعة بعد الوتر وباب النافلة من الليل، ر: ۳،٤٧٢٢ /٣٤\_ (٣) "عمدة القاري"، كتاب التهجّد، باب الضجعة على الشِقّ الأيمن بعد ركعتّي الفجر، تحت ر: ۱۱٦٠، ٥ /٥١٥\_ (٣) "المحلّى"، كتاب الصّلاة، باب مسألة الجهر، ر: ٣٤١، ٣ /١٩٦٢، ١٩٧-(۵) "محمع الزوائد ومنبع الفوائد"، كتاب الصِّلاة، باب القنوت، ر: ۲۸۲۱، \_YV1/Y (٢)"المنتقى شرح موطًّا مالك"، كتاب الصلاة، باب القنوت في الصبح، تحت ر:

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

٣٧٥، ٢ /٢٨٩ ، و"العناية شرح الهداية"، كتاب الصلاة، باب صلاة الوتر، ١ /٣٧٩\_

مؤلف ہدیٰ کوضلالت کہنا ہے، افسوس کہ بیہ بزگوارا بنے اصول دطرق مخترعہ یا دنہیں رکھتے! آپ وضع کرتے ہیں اور خود عمل نہیں کرتے! اب انصاف کریں كه ((يقولون ما لا يفعلون)) كا(كهحد يثِ مسلم ميں گزرا) كون مصداق ہے؟! رابعاً:عصرِ صحابه ُ كرام ميں إطلاقٍ بدعت ايسےامور پر كه عہدِ نبوت ميں نه تھے ( گوشرع سے خوبی خواہ جواز اُن کا ثابت ہو ) ثابت ہے، ولہٰذا بعض افعال کو بدعت کہتے اور بدعت حسنہ کا ارادہ کرتے ،اور کبھی باوجود اِطلاق بدعت ان کے حسن وخوبي كي تصريح بھى فرماديتے، يابعض حضرات إقتصاد في العمل پيند كرتے،اور حقوق نفس کی رعایت اورنشاط فی العبادۃ کی تخصیل،خواہ تعلیم وہیانِ جواز وغیرہ امور کھوظ رکھتے، پارخصت پرعمل کرتے۔ ادر کبھی کسی امرکواُس وقت امرِ دین میں مخل پاتے ، یا کوئی اصلِ شرعی جواز واستحسان کی خیال میں نہ آتی تو فضول ولا یعنی سمجھ کر ترک کرتے، یا اُس وقت ضرورت خواہ بھلائی اُس فعل میں نہ بچھتے ، یا فرصت نہ ہوتی ، اُس سے بہتر کا م میں مشغول ہوتے ، یا آسانی دشہیل پرنظر فرماتے ، یابدیں خیال کہلوگ نوعہدانِ اسلام اس فعل کو داجب نہ سمجھ لیں ، اور اُمّت کو دشواری میں ڈ الدیں ، پاکسی شے کی تعظیم میں إفراط کرکے حدِ پرستش کو پہنچا دیں، اور بوجہِ قرب عہد کے زمانۂ کفر سے پھر اُسی عقیدے کی طرف مَیل کرجائیں فعل جائز پامستخب کے التزام پر تشدّ دونگیر فرماتے۔ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اگر قطع شجرہ ثابت ہوجائے، اور نیز ممانعت نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کے نماز پڑھنے کے مقام میں نماز پڑھنے سے،اور چرِ اسود سے فرمانا کہ: توایک پتحرب!اگر نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم استلام نہ فرماتے ، میں بھی نہ

فرما تا<sup>(1)</sup>، سب ای نظر سے ب، ورنہ تبرک مَشاہدِ انبیا سے بتفریح کتاب وسنّت ثابت، اور نیزیچی وجوه باعثِ اختلاف ہیں؛ کہ ایسے امر کو مناسب وقت یا منفعتِ دینی پرمشتمل شمجها، یااب وه حرج شرعی مرتفع ہو گیا، یا راُساً نہ پایا گیا،مستحب اور جائز کہا، بلکہ خودکسی وفت ایک امرے انکارفر مایا اور دوسرے وفت خود کیا، یا جائز بتایا، جیسے مسئله ً زیادت میں ابنِ عمروا بنِ مسعود رضی اللّٰد تعالیٰ عنهم سے انکار وعمل دونوں ثابت۔ اگر ممانعتِ صحابہ نسبت افعال کے اِسی قاعدے پرمبنی ہوتی کہ بیدافعال عصرِ نبذت میں نہ بتھے، نہ ہمارے زمانے میں رائج ومعمول پہا ہوگئے، تو بدعت وضلالت ہیں،اور بیۃاعدہ شرع میں مصرَّح ومعلوم اہلِ شرع ہوتا تو متر وکات ِصحابہ کاعصرِ تابعین میں رواج نہ ہوسکتا، نہ کوئی مجتہداس کےخلاف حکم دےسکتا؛ کہ جس کا صلالت وگمراہی ہونا شرع سے ثابت ہوگیا اس میں اجتہا دکو کیا دخل؟! بالجمله بترك وانكار صحابه إن وجوه اور إن كي أمثال ير ( كه بعض' نغنية الطالبين' وُ نفدية المتملّى '' وغير بها كتب متندهٔ مؤلف ميں بھی مصرَّح ہيں ) مبنى ہے، توبلا در یافتِ هیقتِ حال دوجهِ انکاراُنہیں پیش کرنامحض نافنہی ومغالطہ دہی ہے،اور باوجوداعتراف اس امرکے کہ مجتہدات ائمہ حکم سقت میں ہیں ایسے افعال کو گمراہی وضلالت كشهرانا،اوراختلاف صحابه ميں ايک جانب کو بدعت سيّنہ اور فاعلين کومبتدع وگمراہ کہنا شعبۂ رفض اور بڑی گستاخی ہے۔ خامساً: سب سے زیادہ جرائت وہیبا کی متکلم قنوجی کی بیہ ہے کہ بعض آثار (١)"صحيح البخاري"، كتاب الحجّ، باب ما ذكر في الحجر الأسود، ر: ١٥٩٧،

صـ٢٥٩\_

واقوال میں لفظ بدعت کے ساتھ اُس فعل کی خوبی بھی بتصریح مذکور ہے، ابن عمر رضی اللد تعالى عنهما كاقول درباب نماز جاشت فقل كيا: إنّها بدعة، اور كچه خبر نهيس كه إطلاق بدعت کے ساتھ حضرت مدوح رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کی مدح فرمائی ، مجاہد، ابنِ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں: ہدعة و نعمت البدعة <sup>(۱)</sup>، ''غدیۃ الطالبين عي بروايت ابن المبارك اس قدر زياده ب: وإنها لمن أحسن ما أحدثه النّاس <sup>(۲)</sup>، اور بیر بھی ابنِ عمر رضی اللّد تعالیٰ عنہما سے وارد ہوا: ما ابتدع المسلمون أفضل من صلاة الضحى (٣)، تو ارشادِ ابنِ عمر رضى اللَّد تعالى عنهما اس مسئلہ میں تقسیم بدعت کی کھلی دلیل ہے،مصر کو مفید تھہرا نا اور بے تکلف مباحثۂ علما میں پیش کرنا ذات شریف ہی کا کام ہے، اور صرف لفظ: إنّها بدعة نقل کرنا اور ان تصریحات کوہضم کرجانا،امرِ دین میں کیسی چالا کی وجراًت ہے؟!ایسےلوگ اگرنمازِ فرض سے منکر ہو بیٹھیں اور ﴿ لَا تَقُوَّبُوْ الصَّلَاةَ ﴾ (") قرآن سے نقل کر کے ﴿ وَأَنْتُهُ سُكَارِ اي ﴾ <sup>(٥)</sup> اُرُادِي، چَهِ عِبْ بِينِ (1) "المعجم الكبير"، مسند عبدالله بن عمر رضي الله عنهما، ر: ١٣٥٦٣، - 41 5/18 (٢) "الغنية لطالبي طرق الحقّ عزّ وجلّ، القسم الرابع: فضائل الأعمال، -175/7 (٣) "عمدة القاري"، كتاب التهجّد، أبواب التطوّع، باب صلاة الضحى في السفر، تحت ر: ١١٧٥، ٥ /٤١٩\_ (۵)پ٥، النساء: ٤٣\_ (٣) پ٥، النساء: ٤٣ \_

اور سيني! خودقول ِ *حفرت ابو بكر صدّ ليق رضى اللدتع*الى عنه در بابِ <sup>يرمع</sup> <sup>مصح</sup>ف: قلت لعمر: كيف تفعل شيئاً لم يفعله رسولُ الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم؟! فقال عمر رضي الله تعالى عنه: هو والله! خير، فلم يزل عمر يراجعني حتّى شرح الله صدري لذلك، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر<sup>(1)</sup>\_

اورقولِزير بن ثابت رضى اللدتعالى عنهاسى باب ميں :قلت، يعنى لأبي بكر: كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسولُ الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم؟! قال: هو والله! خير، فلم يزل أبو بكر يراجعني...إلخ <sup>(٢)</sup>، ''بخارى شريف'' <u>س</u>ُقُل كرتے بيں۔

سجان اللہ! حضرت ابو بکر وزید بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے پہلے کلام سے تو استدلال ہوتا ہے، اور اس طرف اصلاً نظر نہیں کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے قول سے رائے عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف رجوع فر مائی، اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اُنہیں الفاظ سے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فر مائے تصر خیب دی، اور ان کی تر غیب و اِصر ارکے بعد بیشبہ حضرت زید کی طبیعت سے بھی رفع ہوا، یہاں تک کہ قرآن جع کیا، اور سب صحابہ نے اتفاق فر مایا۔

 (1) "صحيح البخاري"، كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن، ر: ٤٩٨٦، صـ٨٩٤ بتغيّر\_
 (٦) "صحيح البخاري"، كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن، ر: ٤٩٨٦،
 صـ٨٩٤ -

2٣

وہابی صاحبوخداراانصاف!اس حدیث شریف کامضمون ہمارےتمہارے مباحثہ پر ھُوَ ھُوَ بلا کمی وزیادت منطبق ہے، بڑی دوڑتمہاری مسائلِ متنازع فیہا میں یہی ہے کہ بیا فعال زمانۂ رسالت خواہ قرونِ ثلاثہ میں نہ پائے گئے ،اورہم بعینہ وہی جواب دیتے ہیں جو حضرت عمر نے حضرت صدیق اکبر، پھرصدیق اکبر نے حضرت زید بن ثابت کودیا کہ:'' بیدکام اچھاہے، گوا گلے زمانے میں واقع نہ ہوا، اور حضرت صدیقِ اکبرادر زید بن ثابت نے اس جواب کو کافی ووافی سمجھ کر شبہ سے رجوع فرمائي،اورسب صحابہ نے بالا تفاق جمعٍ مصحف باوجو دتر کے حضرت رسالت علیہ الصلا ۃ والسلام پسند کیا، توبیہ بحث عصرِ صحابہ میں بخوبی طے ہو لی، اور اس شبہ کی بے اصلی پر صحابہ نے اِجماع کرلیا''۔ کیا یہ جواب جس پراتفاق و اِجماع صحابہ منعقد ہوا اس شبہ کے دفع میں کفایت نہیں کرتا؟! پچ ہے: تعصب عقل وحیا کھودیتا ہے، اور ہوائے نفس بصيرت كواندها كرتى ب كدفق بات نظر بى نہيں آتى ﴿ وَمَنْ لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوْراً فَمَا لَهُ مِنْ نُوْرٍ ﴾ (ا)\_

اب روایاتِ فقد کی ( کہ مؤلف نے مفیدِ مدّ عا وموّیدِ تفسیر قرار دیں) کیفیت سن لیجیے! حاصلِ استدلال بیہ کہ: فقہاء نے بعض امور کو بدیں جہت کہ قرونِ ثلاثہ سے منقول نہ ہوئے بدعت ومکروہ فرمایا۔

اوّلاً: موّلف کےنز دیک بھی اس قدر سے کرا ہت ثابت نہیں ہوتی ،خودا سی رسالہ میں لکھاہے:'' ہر چندعد م ما ثوریت یا عد م منقولیت عملےاز قرونِ ثلاثہ موجبِ

(1) پ ۱۸، النور: ٤٠\_

~٢

سیّرہ بودن آن نیست، کیکن عدمِ ماثوریت یا عدمِ منقولیتِ آن از مجتهدین البتہ موجبِ سیّرہ بودن آن ہست'<sup>(1)</sup>، تو روایاتِ متندہُ موَلف کے بھی خلاف ہیں، اور اس قاعدہُ مسلّمہُ موَلف سے منقوض، اور پچھلے فقرے کے رَد میں بعض بیانات ہمارے رسالہُ 'اصول الرشاد' کے کفایت کرتے ہیں۔

ثانیاً: ابھی بیان ہوا کہ بیشبہ زمانۂ صحابہ میں طے ہو گیا، اور بیہ بات تھ ہر گئ کہ امرِ خیر کا زمانۂ سابق میں نہ ہونا اس کی خیریت وخوبی میں پچھ خلل نہیں ڈالتا، اور صحابہ نے برخلاف اس شبہ کے عمل کر کے قرآن کے جمع ہونے پراپنی رضا مند کی ظاہر کی، تو اس کی بے اصلی پر اتفاق ہولیا، باینہ مہ اگر کسی فقیہ کو بیشبہ عارض ہوتو برخلاف قول وفعل صحابہ کر ام کب قابل النفات ہے؟! غضب تو یہی ہے کہ بید حضرات اگر ایک بات کسی کتاب میں مفیدِ مطلب اپنے زعم کر لیتے ہیں، اس کے مقابلے میں تمام شرع سے منہ پھیرتے ہیں! نہ خدا سے خوف، نہ رسول سے شرماتے ہیں، نہ صحابہ وتابعین وائمہ ُ جمہتدین کا ارشاد کچھ خیال میں لاتے ہیں۔

ثلاثاً: انہیں اقوالِ فقہامیں (کہ مفیدِ مطلب ومؤیدِ تفسیرِ مخترع سمجھے گئے) اکثر اقوال میں صرف عد مِقل پر حضرتِ رسالت وصحابہ ' آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کفایت کی ،اور بیڈو نہایت خاہر کہ فقہا سوجگہ عد مُقل پر جنابِ رسالت سے اقتصار فرماتے ہیں، اور اُسے وجہ ممانعت وکراہت کی تھہراتے ہیں، اور بیہ صرت مخالفِ مقصودِ مستدِل ہے؛ کہ اس تقدیر پر معمولاتِ زمانۂ تابعین، بلکہ عصرِ صحابہ ُ

(ا) "غاية الكلام"\_

کے پی*ش کرنے کا کوئی حق<sup>م</sup>بی*ں، ولکن الوہابیّۃ قوم یحھلون۔

حضرت عالم ابل سنت مدّ ظلما بن سيدنا المصنِّف العلَّام قدّ سرّ ٥-(٢) "عين العلم" مع شرحه، بيان فضل الصمت وآفات اللسان، ١ /١١٥القدير بن ك آداب زيارت بابركت ميں لكھا ہے: ''و كلّ ما كان أد حل في الإحلال كان حسناً ''<sup>(1)</sup>، يعنى جوبات نبي صلى اللد تعالى عليه وسلم كى تعظيم ميں زيادہ دخل رکھتى ہوا چھى ہے۔

وفي "البحر الرائق": ذكر الخلفاء الراشدين مستحسن بذلك جرى التوارث وبذكر العمَّين <sup>(٢)</sup>، وفي "الدرّ المختار": يندب ذكر الخلفاء الراشدين والعمَّين (٣)، وفيه أيضاً: التسليم بعد الأذان حدث في ربيع الآخر سبعمئة وإحدى وثمانين في عشاء ليلة الاثنين، ثمّ يوم الجمعة، ثمَّ بعد عشر سنين حدث في الكلِّ إلَّا المغرب، ثمَّ فيها مرَّتَين وهو بدعة حسنة<sup>(٣)</sup>، وأيضاً فيه في المسألة المصافَحة بعد العصر قولهم: إنَّه بدعة، أي: حسنة مباحة كما أفاده النووي في "أذكاره" (٥) وغيره في غيره...إلخ <sup>(٢)</sup>\_ وفيه أيضاً: والتلفُّظ عند الإرادة بها مستحبّ، وهو المختار، وقيل: سنَّة يعني أحبِّه السلَف، أو سنَّه (١) "فتح القدير"، كتاب الحجّ، باب الهدي، مسائل منثورة، ٣ / ٩٤\_ (٢) "البحر الرائق"، كتاب الصَّلاة، باب صلاة الجمعة، ٢ /٢٥٩ \_ (٣) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب صلاة الجمعة ، ١ / ١١١-(٣) "الدرّ المختار"، كتاب الصّلاة ، باب الأذان، ١ /٦٤] (۵) "الأذكار من كلام سيّد الأبرار"، كتاب السلام والاستئذان وتشميت العاطس وما يتعلَّق بها، باب في مسائل تتفرَّع على السلام، فصل في المصافَحة، صـ ٤٣٥ ـ (٢) "الدرّ المختار"، كتاب الحظر والإباحة، باب الاستبراء، ٢ ٢٤٤/ \_

علماؤنا؛ إذ لم ينقل عن المصطفى والصحابة والتابعين، بل قيل: بدعة<sup>(1)</sup>\_ قال الطحطاوي: لكنَّها حسنة على المعتمد لا سيَّئة <sup>(٢)</sup>، وفي "الدرّ المختار" أيضاً: وحاز تحليّة المصحف لما فيه من تعظيمه...إلخ<sup>(٣)</sup>\_

وأيضاً فيه: وعلى هذا لا بأس بكتابة أسامي السور وعدّ الآي والعلامات، فهي بدعة حسنة...إلخ <sup>(٣)</sup>، وصرّح باستحسان علامات الحمرة وتحسين الكتابة في "الإحياء" <sup>(۵)</sup> أيضاً، وفي "الدرّ المختار" أيضاً: ولا بأس به عقب العيد؛ لأنّ المسلمين توارثوه، فوجب اتّباعهم وعليه البَلخيّون، ولا يمنع العامّة من التكبير في الأسواق في الأيّام العشر، وبه نأخذ <sup>(۱)</sup>\_"بحر"<sup>(۲)</sup>، "محتبى"، وغيره <sup>(۳)</sup>\_

 (١) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب شروط الصّلاة، ١ /٢٢ ـ
 (٢) "حاشية الطحطاوي على الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب شروط الصلاة، ١٩٤/١ ـ
 (٣) "حاشية الطحطاوي على الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب شروط الصلاة، (٣) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، باب الاستبراء، فصل في البيع، ٢٤٥/٢ ـ
 (٣) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، باب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، باب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، باب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المختار"، كتاب الحظر والإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المختار"، كتاب الحظر الإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الار المختار"، كتاب الحظر والإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المحتار"، كتاب الحظر والإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع، (٩) "الدر المحتار"، كتاب الحظر والإباحة، الماب الاستبراء، فصل في البيع،

۷۸

قال الطحطاوي<sup>(٣)</sup> في فصل الجمعة: سئل العلّامة محمد

البرهمتوشي عن حكم الترقيّة، فقال: إنَّها بدعة حسنة استحسنها المسلمون، وقال صلّى الله تعالى عليه وسلّم: ((ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن... إلخ)) <sup>(۵)</sup>\_

قال القاري<sup>(٢)</sup> في "شرح الأربعين" في صلاة الرغائب: فصلاة مئة ركعة بأيٍّ طريق لا يكون من البدع المذمومة مع ما ورد عن ابن مسعود\_رضي الله تعالى عنه\_أنَّ ما رآه المسلمون...إلخ <sup>(2)</sup>\_

وفي "شرح الطحاوي": الأفضل أن يشتغل بقلبه بالنيّة ولسانه بالذكر ويده بالرفع<sup>(1)</sup>، في "المنية": والمستحبّ في النيّة أن ينويَ

| بالقلب ويتكلّم باللسان، وهذا هو المختار <sup>(٢)</sup> . قال في "البحر" <sup>(٣)</sup> :    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| وصحّحه في "المحتبي". وفي "الهداية" <sup>(م)</sup> و"الكافي" <sup>(۵)</sup>                  |
| و"التبيين": إنّه يحسن لاجتماع عزيمته (٢)، وفي "الاختيار" معزياً إلى                         |
| محمد بن حسن أنَّه سنَّة (2)، وهكذا في "المحيط" (^) و"البدائع" (٩)                           |
| (إلى أن قال بعد نقل خلافه)، وزاد في "شرح المنية" (١٠) أنَّه لم ينقل                         |
| عن الأئمّة الأربعة أيضاً، فتحرّر من هذا أنَّه بدعة حسنة عند قصد جمع                         |
| (١) "شرح الطحاوي"_                                                                          |
| (٢) "منية المصلّي"، الشرط السادس النيّة، صـ ٢٥٤ بتصرّف_                                     |
| (٣) "البحر"، كتاب الصِّلاة، باب شروط الصلاة، "النيَّة"، ١ /٤٨٤، ٤٨٤_                        |
| (٣) "الهداية شرح بداية المبتدي"، كتاب الصِّلاة، باب شروط الصِّلاة التي                      |
| تتقدّمها، الجزء الأوّل، صـ٥٥_                                                               |
| (۵) "الكافي"، كتاب الصِّلاة، باب شروط الصِّلاة، ١ /ق٩٥ بتصرّف_                              |
| (٢) "تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق"، كتاب الصِّلاة، باب شروط الصِّلاة، الحزء                |
| الأوَّل، صــ ٩٩ ـ                                                                           |
| (4) "الاختيار لتعليل المختار"، كتاب الصِّلاة، باب ما يفعل قبل الصِّلاة، الجزء               |
| الأوَّل، صـ ٢ ٥_                                                                            |
| (٨) "المحيط"، كتاب الصِّلاة، باب النيَّة، صـ ٤٧ من المخطوط_                                 |
| (٩) "بدائع الصنائع" _                                                                       |
| <ul> <li>(١٠) "حلبة المحلّى"، كتاب الصّلاة، الشرط السادس: النيّة، ٢ /ق٤١ بتصرّف_</li> </ul> |

العزيمة، وقد استفاض ظهور العمل بذلك في كثير من الأعصار في عامّة الأمصار، فلعلّ القائل بالسنّيّة أراد بها الطريقة الحسنة، لا طريقة النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم، وفي "الغنية" <sup>(1)</sup> بعد نقل: "أنّها لم تنقل عن القرون الثلاثة"، لكن عدم النقل وكونه بدعةً لا ينافي كونه حسناً لقصد اجتماع العزيمة على ما أشار إليه في "الهداية" <sup>(1)</sup>، وصرّح به في "التحنيس"<sup>(1)</sup>\_

وفي "شرح المشكاة" لعلي القاري: أنَّ الأكثرين على أنَّ الجمع بينهما مستحبَّ؛ لتسهيل تعقِّل معنى النيَّة واستحضارها... إلخ<sup>(٣)</sup>\_

وفي "المواهب اللدنّية": والذي استقرّ عليه أصحابنا استحباب النطق بها <sup>(۵)</sup>، وفي "شرح الوقاية": واستحسن المتأخّرون

(1) "غنية المتملي"، الشرط السادس: النيّة، صـ ٢٥٤\_
 (٢) "الهداية"، كتاب الصّلاة، باب شروط الصّلاة التي تتقدّمها، الحزء الأوّل، صـ٥٥\_
 صـ٥٥\_
 (٣) "التحنيس والمزيد"، كتاب الصّلاة، باب فيما يتقدّم الصّلاة من الشروط، فصل في النيّة، مسألة ٢٢٤، ١٤٤٩\_
 (٤) "مرقاة المفاتيح"، حديث النيّة المسمّى بطليعة كتب الحديث، ١ /٩٤\_
 (٥)"المواهب اللدنية"، مع "شرحه"، القسم الأوّل في الفرائض... إلخ، الفصل =

التثويبَ في الصلوات كلّها <sup>(1)</sup>، وفي "الدرّ المختار": يثوّب بين الأذان والإقامة للكلّ بما تعارفوه إلّا في المغرب، قال الباقاني في مسألة التعريف: لو احتمعوا لشرف ذلك اليوم (أي: عرفة) لسماع الوعظ بلا وقوفٍ وكشفِ رأسٍ حاز، بلا كراهة اتّفاقاً<sup>(1)</sup>، وفي "الحامع الصغير<sup>"(۳)</sup> و"شرح الظهيري<sup>"(۳)</sup>: ويكره التعشير والنقط، والمشايخ لم يروا به بأساً؛ لأنّ العجم لا يمكن لهم التلاوة إلّا بالنقط، وأمّا كتابة أسامي السور وعدّ الآي ونحوهما فهي بدعة حسنة، وقال شرف الأئمة المحي رحمه الله: القراءة على القبر بدعة حسنة <sup>(۵)</sup>\_

وفي "شرح الوقاية": استحسن المتأخّرون العمامة <sup>(٢)</sup>، وفي

= الثالث في ذكر كيفية صلاته صلّى الله تعالى عليه وسلّم، الأوّل في صفة افتتاحه صلّى الله تعالى عليه وسلّم، ١٠ / ٢٠٢\_
(١) "شرح الوقاية"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، ١ / ١٥٤\_
(٢) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، ١ / ١٢٢\_
(٣) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، ١ / ٢٢\_
(٣) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، ١ / ٢٢\_
(٣) انظر: "قنية المنية لتتميم الغنية"، كتاب الكراهية والاستحسان، باب في حقّ المصاحف والكتب، قـ٩٦ بتصرّف، نقلاً عن "حص"، و"شظ"\_
(٨) انظر: "القنية"، كتاب الكراهية والاستحسان، باب في حقّ المصاحف والكتب، قـ٩٦ بتصرّف، نقلاً عن "حص"، و"شظ"\_
(٨) انظر: "القنية"، كتاب الكراهية والاستحسان، باب في حقّ المصاحف والكتب، قـ٩٦ بتصرّف، نقلاً عن "حص"، و"شظ"\_

## ۸٢

"الهندية"<sup>(1)</sup> عن "جواهر الأخلاطي<sup>"(۲)</sup>: لا بأس بكتابة أسامي السور وعدد الآي، وهو وإن كان إحداثاً فهو بدعة حسنة، وكم من شيء كان إحداثاً هو بدعة حسنة، وكم من شيء يختلف باختلاف الزمان والمكان. وفي "فتاوى قاضي خان": تكلّموا في الدعاء عند ختم القرآن في شهر رمضان بالحماعة، واستحسنه المتأخّرون، فلا يمنع عن ذلك <sup>(۳)</sup>، إلى غير ذلك من المسائل \_ وكيمو! ان كتب كثيره على ان جماعات فقتها ـ كرام في خطبول على خلفائ راشدين وعمَّين مكرَّ عين كاذكرشريف، اذان ك بعد مؤذن كا بآوازِ بلند نبي

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر عرض صلاۃ وسلیم، نماذِ عصر کے بعد مصافحہ، زبان سے نماز کی نیت، صحف پر سونا چڑ ھانا، قر آنِ عظیم میں سورتوں کے نام آیتوں کا شار، وقف وغیرہ کے علامات لکھنا، نماذِ عید کے بعد تکبیر کہنا، عام آ دمیوں کا بازاروں میں بآواز عشر وُ ذ ی الحجہ میں تکبیریں کہتے پھرنا، جب امام روزِ جمعہ منبر پر جائے تو مؤذِن کا آیئہ کر ریمہ: (إِنَّ اللَّهُ وَ مَلَئِ حَمَّةُ يُصَلُّوْنَ عَلَى النَّبِیِّ کَ (<sup>n)</sup> اور حدیثِ اِنصات پڑھنا، رجب کی پہلی شپ جمعہ میں سور کعت نماذِر عائب اداکرنا، نمازوں کے لیے اذان بعد

 (1) "الهندية"، كتاب الكراهية، الباب الخامس في آداب المسجد...إلخ، ٥/٣٢٣\_
 (٢) "جواهر الأخلاطي"، كتاب الأضحية، قـ٣٣٣\_

(٣) "الخانية"، كتاب الصّلاة، باب افتتاح الصلاة، الجزء الأوّل، صـ ٨٠ ملتقطاً \_ (٣) ب٢٢، الأحزاب: ٥٦ \_

| اذان کہنا، روزِ عرفہ تشبّہُ حجاج کے لیے مسلمانوں کا جمع ہو کرجنگل کو جانا، قر آنِ عظیم   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| میں ہر دس آیت پر علامت لکھنا، نقطےاور اعراب لگانا، قبر پر حافظ کو تلاوت کے لیے           |
| بٹھانا، میّت کے عمامہ باندھنا، ماہِ مبارک رمضان میں وقت ختم قرآن جمع ہو کر دعا           |
| مانگناوغير ذلك امورِکثیره كونو پيدامان كرحكم جواز واستخباب ديا۔                          |
| تشلیم بعدالاذان میں تصرح فرمائی کہ:وہ ۸۱ے ھیں عشائے دوشنبہ، پھر                          |
| اذان جمعه پھرا92ھ میں بجزمغرب سب اذانوں، پھراذانِ مغرب میں بھی حادث                      |
| ہوئی، اس قدرنو پیدا ہے، مگر بدعتِ حسنہ ہے، زبان سے نتیت کوفر مایا: نبی صلی اللّٰد        |
| تعالی علیہ وسلم وصحابہ وتابعین شی کہ ائمہ اربعہ میں بھی کسی سے منقول نہیں ، بااینہمہ     |
| مستحب ہے، حسنہ ہے، سنّتِ علما ہے، نام سور وشارِ آیات لکھنے کوفر مایا: اگر چہنو پیدا      |
| ہے، مگر بدعت حسنہ ہے؛ کہ بہت نو پیدا چزیں حسن ہوتی ہیں، اور بہت احکام                    |
| اختلاف ِزمان ومكان سے مختلف ہوجاتے ہيں،اگر مجردعد مِقْل موجبِ كراہت ہوتا                 |
| تواِن احکام و بیانات کی کیا گنجائش تھی؟! کیا وہ بھی آپ لوگوں کی طرح (معاذ اللہ)          |
| ((يقولون ما لا يفعلون))، ((ويفعلون ما لا يؤمرون))  ميں داخل تھے؟!_                       |
| حقيقة الامرييه ہے کہ عدم نِقْل کسی فعل کا قرونِ ثلاثہ خواہ حضرتِ رسالت                   |
| وصحابه يعدم وقوع كوستلزم بين، كما قال في "فتح القدير": وبالحملة عدم                      |
| النقل لا ينفي الوجود ()، بلكه اس سے عدم وجدان فقل بى مراد موتا ہے؛ كم                    |
| استقرائے نام کا دعوی نقل کی نسبت بھی دشوار کام، تو کسی کا بیہ کہہ دینا کہ: '' بیغل قرونِ |
|                                                                                          |

(1) "فتح القدير"، كتاب الطهارة، ١ /٢٠ ـ

۸۴

ثلاثہ میں نہ تھا'' مقام خضق میں محل کلام ہے، کیا یہ بز گواراس قدر بھی نہیں سبجھتے کہ ایسے کلام احکام کے منٹی نہیں ہو سکتے ، اور جب کلام فقتہا کا یہ حال ہے تو مخالفین کو ایسے بڑے دعوی کی کیا مجال ہے؟! '' بخاری شریف'' میں وارد ہوا: کسی نے ابنِ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے پوچھا کہ: حضور اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نماز چاشت پڑھتے تھے؟ فرما یا: لا احالہ <sup>(1)</sup> دیکھوا یسے صحابی جلیل الثان باعظمت متنتج و محص سنت وعدم وقوع وترک پر جزم نہ کر سکے! اور بیر حضرات بایں بصاعتِ مزجات جس امر کی نسبت چا ہے ہیں بے تلاف عدم وقوع وعد م نقل کا دعویٰ کرتے ہیں، قطع نظر اس سے جر دترک وعدم وقوع دلیل کراہت نہیں؛ کہ ترک (<sup>1)</sup> دوسری جہت سے محص ہوتا ہے۔

(١) "صحيح البخاري"، كتاب التهجد، أبواب التطوّع، باب صلاة الضحى في السفر، ر: ١١٧٥، صـ١٨٧، ١٨٨-(٣) فاكدة جليلم.: أقول وبالله التوفيق: بلكترك جبتك بمعنى كف وبازما ندن واحر افقصدى وابتناب عمدى ندليا جائه، سرب ت افعال مكلفين ،ى تي ييس، ندزير قدرت بشرى داخل، تو إس مين اتباع كيوكر متصور؟! " أشباه والنظائر" مين تعريف بين من فرمايا: هي في اللغة القصد، وفي الشرع كما في "التلويح": قصد الطاعة والتقرّب إلى الله تعالى في إيحاد الفعل اهم ["التلويح"، الركن الأول في الكتاب، الباب الأول، فصل في أنواع علاقات المحاز، مسئلة لابد للمحاز من قرينة، ١ /٢٠٩ بتصرّف] ولا يرد عليه النية في التروك؛ لأنه لما قدّمناه لا يتقرّب بها إلا إذا صار الترك كفاً هو فعل، وهو المكلف به في النهي، لا الترك بمعنى العدم؛ لأنه ليس داخل تحت قدرة العبد، =

البنة اجتناب جناب واصحاب واحتر از قصدی کسی فعل سے اس کی کرا ہت پر دلالت کرتا ہے، بشرطیکہ کوئی اصلِ شرعی خوبی واجازت پر دال، اور کرا ہت کے سوا کوئی امرترک پر باعث، اور فعل کا مانع نفس الامر میں متحقق، اور عمل بالرخصة وتعلیم جواز ورعایت حقوق نفس وخلق وغیر ہا امورِ مذکورہ سابقہ کا احتمال نہ ہو، توبد ون تحقیق وتفتیش اِن امور کی طرف کسی کے کہہ دینے خواہ لکھ دینے سے فعل متر وک کو کر وہ تھ ہرانا مراسر خلاف تحقیق ہے، اور جس حالت میں اُن افعال کی (جن کی کرا ہت کلا م بعض فقہا میں مصرَّ ح) ہہ کیفیت ہے تو تفریعات بخالفین وقیا سات مانعین کس شار میں میں ؟! خصوصاً جن افعال کا استخباب خواہ جواز اصلِ شرعی سے ثابت، اِنہیں مکر وہا سے میں ؟! خصوصاً جن افعال کا استخباب خواہ جواز اصلِ شرعی سے ثابت، اِنہیں مکر وہات

= كما في "التحرير" ["الأشباه والنظائر"، الفن الأوّل في القواعد الكلية، القاعدة الثانية: الأمور بمقاصدها، الأوّل: بيان حقيقتها، صـ ٢٤، ملتقطاً]\_

سيدِ عالم صلّى اللَّد تعالى عليه وسلم سے ايك فعل واقع نه ہوا، اب جب تك مد ثابت نه كرو كه حضور اقد س صلى اللَّد تعالى عليه وسلم نے بالقصد أس سے اجتناب فرمايا، تم اتباع س طور يركرو؟ بالقصد اس سے بچو گے؟ يا يوں كه تم بمارا كوئى قصد نيچنے كانہ ہو، كم فعل تم سے واقع نہو؟ ثانى ميں تم ميں كيا و خل جب تم بمار فق مد كاقد م درميان نہيں؟ تو اب فعل كا وجود وعد م مض ارادة الله يہ پر رہا، تم نے انتباع كا ہے ميں كيا؟ اور اوّل پر انتباع نه ہوا ابتداع ہوا؛ كه مصطفى صلى اللّٰد تعالى عليه وسلم سے تو بالقصد أس فعل كا چيو ثرنا ثابت نه تقا، اور تم نے قصد أحيو وراء تم نے وہ كي عليه وسلم سے تو بالقصد أس فعل كا چيو ثرنا ثابت نه تقا، اور تم نے قصد أحيو وڑا، تو تم نے وہ كيا جو حضور سے اصلاً ثابت نه تقا، كيا اى كوا تباع كہتے ہيں؟! تو ثابت ہوا كه مجرد ترك پر بالقصد بچنا خود ہى أس فعل ميں پر نا شرقا، كيا اى كوا تباع كہتے ہيں؟! تو ثابت ہوا كه مجرد ترك پر بالقصد بچنا خود ہى أس فعل ميں پر نا م تم المار كا تي ميں كيا؟ اور اوّل پر انتباع نه ہوا كه مجرد ترك پر بالقصد بچنا خود ہى أس فعل ميں پر نا م تو تم القصد أس فعل كا حيو ثرنا ثابت نه تقا، اور تم نے قصد أحيو ژا، تو تم نے وہ كيا جو حضور سے اصلا ثابت م تر تم اي كوا تباع كہتے ہيں؟! تو ثابت ہوا كه مجرد ترك پر بالقصد بچنا خود ہى أس فعل ميں پر نا ہم ميں الزام ديت تي قصور أن كارت نه تو ثابت ہوا كه مجرد ترك پر بالقصد بچنا خود ہى أس فعل ميں پر نا م حضرت عالى الله تعالى عليہ وسلم سے ثابت نہيں النہ حقيق، واللله تعالى أعلم ولي التو فيق۔ حضرت عالى اہل سنت مد ظلما ہيں تا ج الحقيق سير اللہ معالى أعلم مولى اللہ تعالى عليہ د

فقها پرقیاس کرنانری دانائی ہے۔ بالجملہ مدارِ کار اجتناب واحتر ازِ قصدی پر ہے، نہ مجرد ترک خواہ عد م<sup>لقل</sup> وعدم وجدان فقل ير،البيته اس اجتناب واحتر از کوبعض فقها نے ترک خواہ عدم وقوع وعد منقل وغیر ہاسے مسامحة تعبير کيا، لاحقين نے بھی وہی تعبير برقر اررکھی ،جس طرح تمثیلِ عرضی کے ضحک وتعجب کے ساتھ فنِ میزان میں شائع ہوگئی، بعض نے اسی کو حقيقة مبنى سمجھ كراحكام بناكي كە محققتين نے ردكرد ہے، لطف توبير ہے كە تىكلمىين مخالفين بھی اس امریر متنبہ ہو کرکسی جگہ وجو دِمْقتضی وعد م موانع کی قید ملحوظ رکھتے ہیں، اور دوسرے مقام پر بھول جاتے ہیں، کاش! ہرجگہ کمحوظ رکھتے تو اکثر موار دِنزاع طے ہوجاتے ،اور وجہاضطراب واختلاف اقوال کی خاہر نہ ہوتی ؟ کہ جس نے فعل کے لیے کوئی اصلِ شرعی اور ترکِ جناب واصحاب کے لیے خارج سے کوئی باعث خواہ اُس وقت فعل کے لیے مانع پایا بفعل کو بحسب مقتضائے اصل خواہ بنظرِ مصالح دیدیہ جائزیا مستحب بإواجب فرمايا،اور جسے کوئی دلیل ہاتھ بنہ آئی اور وہاں ترک کواجتناب واحتر ازِ قصدي شمجها، بإمطلق ترك واجتنابٍ قصدي ميں فرق نہ کيا، کراہت کا حکم ديا، اور یہاں سے ظاہر ہوا کہ ایس جگہ کثرت مانعین کے ساتھ بھی حق بجانب مجة زومینے ہے؛ کہ تھم اس کا دلیل کے ہاتھ آنے اور تھم مانع دلیل نہ پانے اور انعدام اصل پر بنی ہے، بلکہ حقیقةٔ اختلاف ہی نہیں؛ کہ اگر مانع دلیلِ محۃ زیا تا اُس کے ساتھ اتفاق کرتا، توبیہ ہ<u>یان خالفین (</u> کہ درصورتِ اختلاف احتیاط ترک میں ہے ) ایس جگہ نری مغالطہ دہی ہے، بیصرف أسی مقام میں مسلّم ہے کہ طرفَین دلائل پیش کریں اور دلیلِ محقّ ز دلیلِ مانع سے قوی نہ ہو، اور ایک وجہ اختلاف کی ارتفاع علت حرج یا حدوث اقتضائے

۸2

مصلحت ہے،اوراختلافِز مان اسی سے عبارت ہے، پیچھی قاعد ہُمتند ہُ مخالفین کے ( کہ مور دِاختلاف میں خواہ مخواہ جانبِ منع کوتر جیج ہے ) مخالف دمنا فی ہے۔ باقی رہا ہی امر کہ مصنفِ''غایۃ الکلام'' نے اسی مقدّ مہ میں مور دِقسمت قائلینِ تقسیم کے نز دیک بدعت لغوی یا معنیٰ شرعی قریبِ لغوی لیسی المحدّث بعد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلّم كوَهْهِرايا بِ،اورا يْي تَفْسِر كِ مفادكو سب کے نز دیک بدعتِ مذمومہ قرار دے کریہ دعوی کیا ہے کہ قائلینِ تقسیم بھی بدعتِ حسنہ اسی کو کہتے ہیں جوکسی دلیلِ شرعی سے ثابت ہو، اور منکرینِ تقسیم اُسے سنت میں داخل کرتے ہیں، تو نزاع تقسیم وعد متقسیم میں محض لفظی ہے، اور جومحدً ث کسی دلیلِ شرعی سے ثابت نہیں بالا جماع حُسن وخوبی سے خالی ہے۔ اقول وباللَّداستعين :معنى مخترع مصنف ميں ثبوت سے اگر عد م تصريح جزئیاتِ ہیآتِ مخصوصہ کے ساتھ مراد، تو ہیمعنی بالاصالۃ خواہ ضمنِ معنیٰ عام قطعاً منقسم؛ كه قائلينِ تقسيم صديا أموركي نسبت (كه كتاب وستت ميں بخصوصها مصرَّح نہیں) جواز داستخباب کاتھم کرتے ہیں،ادر جوعد م ثبوت سے عام مراد ہے تو ہر چند بيمعنى قابلِ قسمت نہيں، كيكن اس تفدير پرامور متنازع فيہام فہوم بدعت سے خارج، اور اِن کے جواز واستحباب کا اعتراف واجب، اور بیدسب عرق ریزی وجانفشانی ( کہ معنیٰ لغوی کو مقسم اور معنیٰ شرعی کو غیر منقسم تھہراتے ہیں ) بے کار دضائع ہوگئی، فتبصّرا\_

اور عبارتِ تفتازانی وابنِ حجر مکی وملاً علی قاری که مصنف نے تفسیرِ بدعتِ مذمومہ میں نقل کیں،ان کا بھی مّال دمرجع اسی طرف ہے کہ جو حادث کسی دلیلِ شرع

ے اصلاً ثابت نہ ہو بدعتِ مذمومہ ہے، دیکھو! ابنِ حجر کمی<sup>(1)</sup> وملاً علی قاری خاص عملِ مَولِد کو باوجود اِنعدام نصرت مستحب کہتے ہیں، تو وہ کس طرح اُمورغیر مصرَّح کو عمو مأبد عت ستيمه كہتے؟!ملّا على قارى دابنِ حجر مكى رحمہما اللَّد تعالى كاقول كون شمجھے؟! جناب مصنف کواپنی بھی خبرنہیں! خود عد م ثبوت وعد م نقل کوقر ونِ ثلاثہ ے معیار ومدارِ کراہت وگمراہی نہیں تھہراتے، بلکہ صاف اقرار کرتے ہیں کہ: ''صرف اس قدر سے کراہت اور بدعتِ صلالت ہونا ثابت نہیں ہوتا''۔اور پی بھی تصریح کرتے ہیں کہ:''جس کی اصل کتاب وسنت سے ثابت، کتاب وسنت سے <sup>ملح</sup>ق''۔اوراصل کا ثبوت مصنف کےطور پر دوطریق سے ہوتا ہے: یا اس کا اعتبار شرع سے عام طور پر خلاہر ہوجائے ،جس طرح معمولات قِرنِ صحابہ اور رسم ورواج قرنِ تابعین، یا وہ جزئی کسی اصلِ شرعی سے ثابت ہو، جیسے مجتہداتِ مجتہدین ،سوکل امورِ متنازع فیہاا یہے ہی ہیں،اوراُن کے لیے دونوں یا ایک طریق سے اصلِ شرعی موجود

ہم نے رسالہ "اصول الرشاد" میں بیان کیا ہے کہ: مال ومرجع إس إنعدام اصل کا مخالفت دمزاحمت کی طرف ہے، تو اس تقدیر پر معنی دوم شرعی کا عدم انقسام ثابت ہوا، جوہمیں بھی مسلم، اوراب بے شک نزاع فظی آپ کی طرف سے قائم ہوئی۔ اسی طرح تفسیر بدعت سے کہ نواب صدّ یق حسن خان بہا دراینے رسالہ میں اختیار کرتے ہیں: ('' بدعت آنست کہ بعد قرونِ ثلاثہ شہود لہا بوجود آمد داصلش

-...(I)

از کتاب وستت معلوم نشد، وسندش به ثبوت نه پوسته چه خام رچه خفی چه ملفوظ چه متدط" (۱)\_

اورأسی رساله میں جو چیزیں بالِا جمال ماذ ونات ِشرعیہ میں داخل اور مقاصدِ شرع کے موافق اور اُن کے معین ہیں، گوخصوصیت اُن کی بالتصریح شرع سے ثابت اور صحابة كرام سے ماثور نہ ہو، ما ننڈ تعميرِ منار و مسجد وتصديفِ كتب وُظمِ دلائل وغير ہا، اوربحواله 'فتح الباری''(<sup>۲)</sup> و''شرحِ اربعین معین بن صفی' وُ'شرحِ ملاّ علی قاری''<sup>(۳)</sup> و' فوزالمبین حاجی رفیع الدین خان مرادآبادی' وغیرہ، ہراُس چیز کوجس کے لیے شرع سےاصل ہے،مفہوم بدعتِ شرعی سےخارج تھہراتے ہیں،اورخو دنفسیر بدعت م*ين قل كرتي بي*:والمراد بها ما أحدث وليس له أصل في الشرع سمّي في عرف الشرع بدعة، وما كان له أصل يدلِّ عليه الشرع فليس ببدعة، فالبدعة في عرف الشرع مذمومة بخلاف اللّغة). بمارامدّعا ثابت،توبي بحث ( کہ مور دیقشیم بدعتِ لغوی ہے نہ بدعتِ شرع) ہمارے مقابلے اور اس مناظرے میں محض لاطائل وفضول ہے۔

بالجمله بيردونوں متكلم مانعين ہمارى طرح امورِ متنازعہ کے حسن واِباحت

(١) "كلمة الحق"\_ (٢) "فتح الباري"، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب الاقتداء بسنن...إلخ، تحت ر: ٧٨٢٧ ، ١٣ /٢٨٨ بتصرّف\_ (٣) "المبين المعين لفهم الأربعين"، تحت الحديث الخامس، صـ٦٦\_

کے معترف ہو گئے، اور سوا اس کے کہ اصل کا دریافت کرنا، اور ایسے حوادث ووقائع میں کتاب وسنت سے استنادِ مجتہدین کے سوا دوسروں کو بھی پہنچتا ہے یا نہیں، کچھ نزاع نہ رہی، سو بیا مربھی ہمارے رسالہ ' اصول الرشادُ ' میں بخو بی طے ہو گیا ہے، اور اس مقد مہ میں بھی بالا جمال بیان کیا ہے قطع نظر اس سے، بید وسری بحث ہے، مقسم میں کلام مقام سے اجنبی اور بلاریب لایعنی۔ ایک اور لطیفہ سنیے! جوتعریفیں علما سے نقل کیں ان میں تحدیدِ زمانی کا اصلاً پتا نہیں، اور نہ فی الواقع تحدیدِ زمانی اور وجود (خواہ عد مِغط کسی زمانے میں ) اس میں

دخل رکھتا ہے، بلکہ اخذ اُس کا تعریف میں خلل کرتا ہے، ولہذا تعریف ذاتِ شریف کی مانع نہ رہی، اور مذہبِ رفض وخروج وقد روغیر ہا ( کہ اُسی زمانے میں پیدا ہوئے ) بدعت سے خارج ہو گئے۔ کیا نواب صاحب بہا در اِن باطل فرقوں کو اہلِ اُہوا وہدعت سے نہیں سمجھتے ؟!

ایک اور تماشا ہے ! بیفرق باطلہ تو باعتبار تعریف کے بدعتی نہ ظہرے، اور فرقۂ وہا بیہ ضرور بدعتی قرار پایا، جس کا وجود قرونِ ثلاثہ میں نہ تھا، نہ اُن کے عقائد کتاب وسقت میں مصرَّح، نہ کوئی سند ظاہر خفی ملفوظ مستدبط اُن کے لیے شرع سے ثابت ہو سکے؛ کہ حضرات وہا بیہ کے نزد یک اِدراک اصل وسند مخصوص بجتہد مین ہے، اور بانیانِ نہ وا، اس تعریف کا کیا کہنا ہے کہ معرِّف کا گھر ڈھاتی ہے، بخالف کو مدد پہنچاتی ہے!۔ نہ ہوا، اس تعریف کا کیا کہنا ہے کہ معرِّف کا گھر ڈھاتی ہے، بخالف کو مدد پہنچاتی ہے!۔ لغوی کی تقسیم اور بدعتِ شرعی کی علی العموم صلالت ہونے کا قائل بتاتے ہیں، اور پکھ لغوی کی تقسیم اور بدعتِ شرعی کی علی العموم صلالت ہونے کا قائل بتاتے ہیں، اور پکھ

خبر نہیں کہ بیددونوں فاضل اجل کس شدومد کے ساتھ مَولِد کو مستحسن فرماتے ہیں! تو وہ اگر کسی ایسے معنی شرعی کو جس سے مسائل متنازع فیہا خارج رہیں عموماً سیتے و صلالت فرمادیں ، نواب صاحب کو کیا مفید؟! اور ہمیں کب مصر ہے؟! اور مولوی رفیع الدین خان مراد آبادی نے تو خاص بیانِ مَولِد میں ایک رسالہ بزبانِ فاری ککھا ہے، اور ملک کٹھیر میں اس عملِ مقدّس نے اُن کی وجہ سے زیادہ رواج پایا ہے۔

ث*ال*اً:ملاً على قارى <sup>فر</sup>مات *بي*: أصل البدعة ما أحدث على غير مثال سابق، ويطلق على ما يقابل السنّة، أي: ما لم يكن في عهد رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم، ثمّ ينقسم إلى الأحكام الخمسة كذا ذكره الحافظ السيوطي ''<sup>(1)</sup>ر

دیکھو! معنی شرعی بالتصریح بیان کر کے اُس کی تقسیم کی ، باوجوداس کے اُنہیں تقسیم بدعت لغوی کا قائل تھہرانا کس درجہ خوش قہمی ہے! اور ما لم یکن فی عهد رسول الله صلّی الله تعالی علیه و سلّم کو بدعت لغوی تھہرانا اور ﴿بَدِيْعُ السَّملُوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (٢)، ﴿وَرَهْبَانِيَّةَ نِ ابْتَدَعُوهَا ﴾ (٣) سے آنکھ بند کرلینا، اس سے زیادہ عجیب! کھر دوسرے وقت اُسی معنی کو قریب بمعنی لغوی کہتے بیں، اضطراب بیان کی کچھ حد ہے؟! اور جب کیفیتِ رسالہ ' کلمۃ الحق' ومقد مہ

(1) "مرقاة المفاتيح"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنّة، 1 /٣٦٨\_
 (۲) پ ۱، البقرة: ۱۱۷\_
 (۳) پ ۲۷، الحديد: ۲۷\_

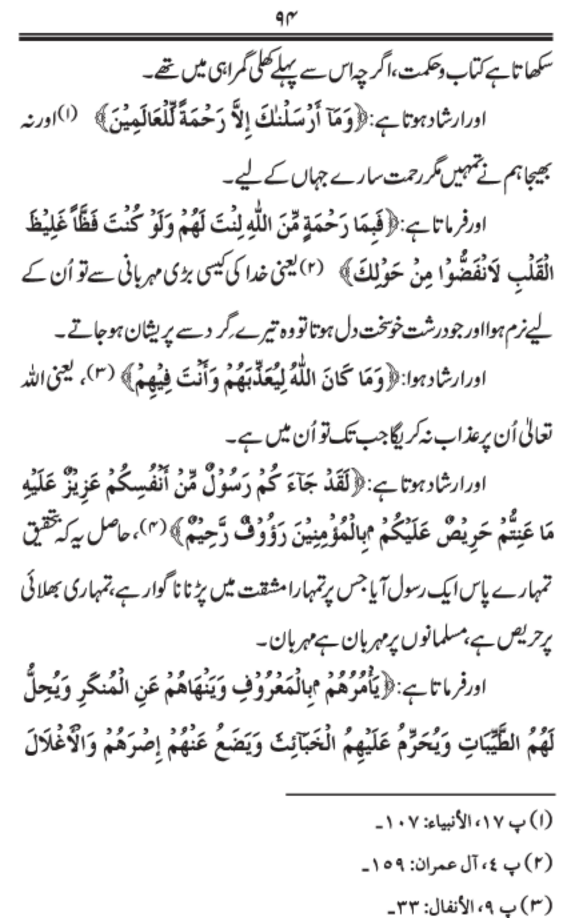
ن عاية الكلام نظاهر موگنى تو سب تقرير ايضاح الحق مياں اساعيل دملوى كى تھى بعنا يت اللى دفع موتى كماصل ان كى وہى ہے، بلكه مصنف ناية ن نے اس مضمون كساتھ كى قدرتكميچ اوررنگ آميزى زيادہ كى ہے، اوركل تقرير يں حضرات وہا بيكى (كماتھ كى قدرتكميچ اوررنگ آميزى زيادہ كى ہے، اوركل تقرير يں حضرات وہا بيكى (كماتھ كى اس باب ميں سى، ديھى بيں) باطل موكنيں ؛ كمانييں تقريروں سے ماخوذ ميں، اورجس عامى نے إن كى سوا كچھا پنى طرف سے كہا ہے اصلاً قابل النفات علمانميں، پس بيم مقد مدواسط تحقيق برعت اور إبطال جملہ خرافات ومزيانات وہا بيكى ككافى ہے، اور ان كے إبطال سے بعنا يت اللى نصف وہا بيت باطل موتى ہے، بكہ نصف سے زيادہ ؟ كہ معانى مختر عد بدعت يو اللى نصف وہا بيت باطل موتى ہے، مدا المقام، وللہ الحمد والماتھ على ما ہدينا إلى حقيقة المرام، والصلاۃ والسلام على نبينا وآلہ وأصحابہ ہداۃ الأنام ۔

## بابِادّل إثبات ِمجلسِ ملائک إنس ميں

ہم نے رسالہ '' اُصول الرشاد'' کے قاعد کا دوم میں عقلاً ونقلاً ہر طرح ثابت کردیا ہے کہ: مجموع امور مستحسنہ کا مستحسن ہوتا ہے ؛ کہ جس طرح مجموع اسود واسود کا اسود، اور ابیض وابیض کا ابیض ہی رہتا ہے ، اسی طرح وہ امرِحسن کے اجتماع سے کوئی تھم منافی حکم آحاد کے پیدانہیں ہوتا ، بلکہ حسن اُس کا حسن ہر واحد سے زیادہ ہوجا تا ہے ، جیسے بالوں کی رسی ہر بال سے زیادہ قوت رکھتی ہے ، اور بڑی جماعت کی خبر باوجود طنیتِ آحاد کے مفیدِ یقین ہوجاتی ہے۔

ان کا کیا ہے؟ سوحقیقت اس کی بیہ ہے کہ ایک شخص یا چند آ دمی شریک ہو کر بخلوص عقيدت ومحبت حضرت ِرسالت عليه الصلاة والتحتيّة ولادتِ اقدس كي خوشي ، اور اس نعمتِ عظمیٰ اعظم نعم الہیہ کے شکر میں ذکر شریف کے لیے جلس منعقد کریں ،اور حالاتِ ولادت بإسعادت، ورضاعت وكيفيتِ نزولٍ وحي، وحصولٍ مرتبهُ رسالت، واحوالٍ معراج وبجرت، وإربإصات ومعجزات وأخلاق وعادات آنخضرت صلى التدنعالي عليه وسلم،اور حضور کی بڑائی اور عظمت کہ خدائے تعالیٰ نے عنایت فرمائی،اور حضور کی تعظیم وتو قیر کی تا کید،اوروہ خاص معاملات دفضائل وکمالات جن سے حضرت أحدیت جل جلالۂ نے اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کومخصوص اور تمام مخلوق سے متاز فرمایا، اوراسی قشم کے حالات وواقعات ِ احادیث وآثارِ صحابہ و کتب معتبرہ سے مجمع میں بیان کیے جائیں،اوراُ ثنائے بیان میں کتاب خواں وواعظ درود پڑ ہتا جائے،اور سامعین وحاضرین بھی درود پڑھیں، بعد ازاں ما حضر تقشیم کریں، یہ سب امور مشخسن ومند وب ہیں،اوران کی خوبی دلائلِ قاطعہ وبراہینِ ساطعہ سے ثابت۔ م *پہلی دلیل صرف* کلام ربانی وآیات ِقر آنی سے ماخوذ ومستفاد: قال اللہ العلتی الحوّاد: ﴿ لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمُ رَسُولاً مِّنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمُ وَيُعَلَّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلالٍ مُبِينٍ ﴾ (1)، بيتك اللدعز وجل في احسان كيا ايمان والول بركه بهيجا أن مي رسول اُنہیں میں سے، کہ پڑھتا ہے اُن پر اُس کی آیتیں اور یاک کرتا ہے اُنہیں اور

(۱) پ ٤، آل عمران: ١٦٤\_



(٣) پ ۱۱، التوبة: ۱۲۸\_

| الَيْتِي حَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ (1)، يعنى وه نبى أنہيں اچھے کام کاحکم ديتا ہے، اور بُر ے کام     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سے منع کرتا ہے، اور پاک چیزیں اُن کے لیے حلال اور نا پاک چیزیں اُن پر حرام                     |
| فرماتا،اوراُن سے اُن کے بوجھاورطوق کہ اُن پر بتھےاُ تارتا ہے۔                                  |
| ان آیات اور ان کے اُمثال سے آفتابِ نیم روز کی طرح خلاہر کہ وجو دِ                              |
| باجود حضور پُرنورسید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا بہت بڑی نعمت اور ہمارے حق میں           |
| سراسر رحمت ہے، اور کون نعمت اس سے زیادہ ہوگی کہ اُن کے سبب کفر وشرک سے                         |
| بیچ، دینِ حق وصراطِ متقیم سے واقف ہوئے، بہشت ہاتھ آئی، دوزخ سے نجات                            |
| پائی، اِجماع ہمارا حجت جُدا، مرتبہ ہمارااگلی امتوں سے بڑھ گیا، بے شارضیلتیں، بے                |
| انتہاءخوبیاں،اور دِین میں برکتیں شریعت میں آسانیاں ہمارے لیےخاص ہوئیں؛                         |
| کہ اگلی امتوں کو نہلیں، یہاں تک کہ نعمتِ الہٰی ہم پر تمام ہوئی،اور ہمارے دِین میں              |
| سى طرح كى تنكى نەربى، اور مرنعمت كاتذكرە وتحديث بحكم (٢): ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ                 |
| رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ (٣) مامور بېر-                                                             |
| تو شکلِ اوّل سے بیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ ولادتِ باسعادت کا تذکرہ اور                              |
| (۱) پ٩، الأعراف: ١٥٧_                                                                          |
| (٢) دوسرى آيت مين ارشاد بوا: ﴿ وَذَكْرُهُمْ مَبِأَيَّامِ اللَّهِ ﴾ [ب٥٢، إبراهيم: ٥] أنبين ياد |
| دلاؤ خداکے دن!۔اور اللہ کے دنوں میں کون سا دن اعظم ہے روزِ ولا دت اقدس سے جس کے                |
| صدقے میں سب دن ہوئے؟! تواس دن کامسلمانوں میں ذکر کرنائصِ قرآن سے مامور یہ ہے،                  |
| ہید دسری مستقل دلیل کلام جلیل سے ہے۔ عالم اہلسنّت دامت فیوضہ ۔                                 |
| (۳) پ.۳، الضحی: ۱۱_                                                                            |

مسلمانوں کواس کا بیان سنانا مامور بہ ہے، اور امراس جگہ لا اقل مُدب واستخباب کے لیے ہے، تو ذکرِ ولا دت باسعادت کا استحباب خدا کی کتاب سے بشکل بدیہی الا نتاج ثابت ہوا، اور جو مانعین باوجود تصریح ''تفسیر مدارک' وغیرہ کے والصحیح (۱) أنّها تعمّ جميع نعم الله (٢) اس جكموم وكليت كبرى مي كلام كري كي اور نعمت کوخاص مذکورات میں منحصر کھہرا دیں گے، تاہم ہمارے اصل مدّ عامیں کچھ حرج لازم نه آئ گا؛ که تحدیث مذکورات اُنہیں اَذ کا مِشریفہ سے ہے کہ جلسِ مَولِد میں بیان ہوتی ہیں،اور ماحضر مختاجوں کودینا تصد ق اور اُغنیاءکو ہدیہ ہے، پہلے امر کی خوبی تو قرآنِ مجید کی اکثر آیات میں صرح وارد،اور (<sup>m)</sup> دوسرابمقتصائے ..... (1) بلکہ بیہتی نے ' مشعب الایمان' میں حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی : رسول اللمسلى اللدتعالى عليه وسلم فرمات بين: ((التحدّث بنعمة الله شكر، وتركها كفر)) ["شعب الايمان"، باب في رد السّلام، ر: ٩١١٩، ٦ / ٣٠٢١ بتغيّر ] الله عزّ وجل كي نعمت کو بیان کرناشکر ہےاوراُ سکاتر ک کفرہے۔ عالم اہلسنت مدخلہ العالی۔ (٢) "مدارك التنزيل"، الضحى: ١١، ٢ / ٨١٥-(٣) اقول: بلكه اغذياء كودينا بهمى أيك نوع صدقه وحسنه ب، أكرچه محتاج پر تصدّق افضل واعلى *ب،``بحرالرائق``*[" البحر الرائق"، كتاب الوقف، تحت قول "الكنز": حبس العين على ملك...إلخ، ٥ /٣١٣ بتغيّر] كَمَرْ (رَدَّالُحْتَارُ \* مِنْ بِ: الصدقة تكون على الأغنياء أيضاً وإن كانت محازاً عن الهبة عند بعضهم، وصرّح في "الذخيرة" بأنّ في التصدّق على الغني نوع قربة دون قربة الفقير\_ [ "ردّ المحتار"، كتاب الوقف، مطلب: لو وقف على الأغنياء...إلخ، تحت قول "الدرُّ": ولو في الحملة، عالم ابلسنّت دامت بركانته--[ "''' '''

((تهادوا<sup>(1)</sup> تحابوا))<sup>(٢)</sup> اور بحكم تجربه باعث موافقت، اور موافقت عقلاً اور بمنطوق ﴿ رُحَمّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (٣) وغيريا آيات محمود، تو أسى شكل سے نتيجہ ثكلتا ہے كہ

 (۱) بي حديث الويعلى["مسند أبي يعلى"، مسند أبي هريرة، ر: ٦١٤١، ٤ /٣٦٥] وابن عساكر["تاريخ دمشق"، باب موسى بن وردان أبو عمرو القريشي، ٦١ /٢٢٥ ] نے بسندِ جیّد حضرت ابو ہر *بر*ہ رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ سے روایت کی ، اور ابنِ عسا کر کی حدیث میں ام المؤمنين صدّ يقه رضى اللد تعالى عنهات ب: رسول الله صلى اللد تعالى عليه وسلم فرمات بين: ((تهادوا تزدادوا حبّاً)) ["تاريخ دمشق"، باب عبيد الله بن العيزار المازني، ۸۰/۳۸] ، ایک دوسرے کو ہدیہ دو، آپس میں محبت بڑھے گی۔''معجم کبیرطبرانی'' میں ام حکیم بنت وداع رضى اللد تعالى عنها سے بے: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فے فرمایا: ((تھا دوا؛ فات الهدية تضعف الحبِّ)) [ " المعجم الكبير" للطبراني، أمَّ حكيم بن وداع الخزاعية، ر: ۳۹۳، ۲۰ / ۱۹۳]، باہم ہدیددو؛ کہ ہدید محبت کودو چند کرتا ہے۔احمد وتر مذی کی روایت میں ابو ہر رہ درضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بے: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے: ((تھا دوا؛ فات الهدية تُذهب وحر الصدر)) [ "جامع الترمذي"، أبواب الولاء والهبة...إلخ، باب في حتِّ النبي...إلخ، ر: ٢١٣٠، صـ٤٨٩، و"المسند"، مسند أبي هريرة، ر: ۳٬۹۲۶۱ ۳٬۱۷۳]، آپس میں ہدیہ دو؛ کہ ہدیہ سینہ سے کینہ کو ڈورکرتا ہے۔ یہی مضمون بیہ ق ن · شُعب الايمان · مي حضرت ابو مريره رضى اللد تعالى عنه سے روايت كيا [" شعب الإيمان »، باب في مقاربة أهل الدين وموادتهم وإفشاء السَّلام بينهم، ر: ٨٩٧٧، عالم ابلسنّت دامت فيوضهه -[ 1917/7 (٢) " الأدب المفرَد"، باب قبول الهدية، ر: ٦٠٥، صـ١٣٥\_ (٣) پ٢٦، الفتح: ٢٩\_

ہدید دینا تحصیل موافقت ہے، اور تحصیل موافقت مقبول ومندوب، تو ہدید دینا مقبول ومندوب،وهو المطلوب\_ اور درود وسلام کا مطلوب و مامور بہ ہونا تو نصِ قاطع سے ثابت ، اور اُس کے حسن وخوبی پر اِجماعِ امت ہے، اور اِن عمدہ اورمستحب کا موں کے لیے جمع ہونا اورجمع کرنا خیر کی طرف جانا اور خیر کی طرف بلانا ہے، بلکہ تحدیث تنہائی میں متصوّر نہیں،اورجس قدراجتماع زیادہ تحدیث زیادہ،اوراجتماع تداعی اورتعینِ یوم ووقت سے ہوتا ہے، تو تداعی اور اسی طرح تعین وغیرہ تکمیل مامور یہ میں مداخلت رکھتے میں، تو وہ بھی تحدیث کی طرح مستحب اور مندوب میں؛ کہ وسائل حسن وقبت میں مقاصد کے تابع ہوتے ہیں، اور تجربہ ٔ کامل شاہدِ عادل کہ بہت لوگ جن کے اکثر اوقات معاصی وفضولیات میں ضائع وبربادہوتے ہیں بجلسِ مَولِد میں حاضر ہوکر درود وسلام کی کثرت کرتے ہیں، تو بی مجلس کرنا اور اس سیت سے لوگوں کو بلانا، بالبدابة خيركي طرف دعوت اورشر سے روكنا ہے، جس كى تاكيد وترغيب كلام اللي ميں جابجاہے۔ اوركريمه: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلاَّ رَحْمَةً لَّلْعَالَمِيْنَ ﴾ (!) مِن حضوركا تمام عالم کے لیے رحمتِ اللی ہونامصر ح، دوسری آیت سرایا بشارت میں فرما تاہے: الله وَبِرَحْمَتِه فَبِذَلِكَ فَلْيَفُرَحُوْ () الله وَبِرَحْمَتِه فَبِذَلِكَ فَلْيَفُرَحُوْ () () العني الما يعني الما ي يعني الما ي يعني الما ي ما يعني الما ي ما يعني الما يعاني الما يعاني الما يعني الما يعاني الما يعاني الما يعاني الما يعاني الما يعاني الما يعام لما يعام الما يعاني الما ي ما يعمل ما يعاني الما يعاني ما يعاني ما يعال ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعام يعام ما يعا يحمل ما يعام ما يعام ما يعاني ما يعا ي ما يعاني ما يعاني ما يما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعاني ما يعام يعاني

> (۱) پ ۱۰۷، الأنبياء: ۱۰۷\_ (۲) پ ۱۱، يونس: ۵۸\_

تحکم دے کہ اللہ کے فضل اور اُس کی رحمت ہی پر خوش کریں۔ان دونوں آیتوں کے ملانے سے بیڈیتیجہ بالبداہمۃ حاصل کہ وجو دِ باجو د حضرتِ رسالت اور خدا کی اس بڑی نعمت پر خوش کرنا مطلوبِ شارع ، اور لا اقل مستحسن اور اچھا ہے ، سوا<sup>(1)</sup> اس کے تذکر ہُ نعمت عقلاً مستلزم سرور وفر حت ہے ، اور مولو کی اسحاق صاحب کو بھی خاص مانحن فیہ میں اس امر کا اعتراف ہے ،'' ما ۃ مسائل'' میں لکھتے ہیں: '' زیرا کہ در مولد شریف ذکرِ ولادتِ حضرت خیر البشر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ست دان موجب سرور ست''(1)۔

اور عقل وقتل حاکم کہ:الشيء إذا ثبت ثبت ہمیع لوازمہ، بلکہ گویایہ فرحت وقتِ ذکرِ ولادت امورِطبعتیہ اہلِ اسلام سے،جس میں قصد داختیار کو مدخل باقی نہ رہا، اور تخصیص ماہِ ربیع الاوّل اس مجلس کے ساتھ اصلِ مَولِد میں دخل نہیں رکھتی، نہ اہلِ مولد کواس کا التزام، بلکہ ہر مہینے میں مجالس ہوتی ہیں، البتہ ماہِ مبارک

(۱) اعلى حضرت تاج الحققين قدّس سرّ ه يهال جزئيات موجوده في المجلس كوفردأ فردأ إثبات فرما ربح بين، أنهيس مين سے سرور دفر حت ہے، جس پرايک دليلِ قطعى آية كريمہ سے ارشاد ہوئى، سه دوسرى دليل عقلى ہے، اور ممکن كہاى آيت فرحت كوتيسرى مستقل دليل إثبات مجلسِ مبارك قرار ديتيے؛ كہ ہميں قرآن رحمتِ اللى پرخوشى منانے كاتھم ديتا، اور مصطفى صلى اللہ تعالى عليہ وسلم كوخود رحمتِ اللى بتاتا ہے، تو أن كى ولا دت پاك كى خوشى منانا، شادى رچانا مطلوب قرآن ہے، اور مجلسِ ميلا دِمبارك اى مجلسِ شادى كانا م ہے۔

(٢) "مأة مسائل"\_

اس عمل متر ک سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے، سواس قد رقر آن سے ثابت ہو سکتا ہے، كريمه: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرُ إِنَّ ﴾... (١) الآية على ما ورمضان کی ظرفیت روزہ کے لیے نزول قرآن پر حرف' فا'' کے ساتھ مرتب فرمائی ، اور نیز قاعدہ مسلّمہ ہے کہ صلہ موصول میں معنی تعلیل مفہوم ہوتے ہیں،امام فخرالدین رازی رحمه الله تعالى "تفير كبير" مين تصريح فرمات بين: قوله تعالى: ﴿ أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرْ إِنَّ ﴾ (٢) علتِ تخصيص كابيان ٢، يعنى نزولِ قرآن ما و رمضان ميں اس ما و مبارک کوروزہ کے ساتھ خاص کرنے کے لیے علت ہے، اور صوم ونز ول قرآن میں مناسبت بیان کرکے لکھتے ہیں: جب بیرمہینہ قرآن کے نزول سے مختص ہوا تو اُس کا اختصاص روزہ کے ساتھ مقتضائے حکمت ہے، عبارته ہکذا: إنَّه تعالى لمَّا خصٍّ هذا الشهر لهذه العبادة بين العلَّة لهذا التخصيص، وذلك هو أنَّ الله سبحانه خصّه بأعظم آيات الربويَّة، وهو أنَّه أنزل فيه القرآن، فلا يبعد تخصيصه بنوع عظيم من آيات العبوديَّة، وهو الصوم، وممَّا يتحقّق ذلك أنَّ الأنوار الصمدية \_إلى أن قال: \_ فثبت أنَّ بين الصوم وبين نزول القرآن مناسبة عظيمة، فلمَّا كان هذا الشهر مختصًّا بنزول القرآن، وجب أن يكون مختصًا بالصوم (")\_

> (۱) پ۲، البقرة: ۱۸۵\_ (۲) پ۲، البقرة: ۱۸۵\_ (۳)"التفسير الكبير"، البقرة، تحت الآية: ۱۸۵، ۲ /۲۰۱، ۲۰۲ ملتقطاً\_

پس آیت سے باشارۃ انص ثابت کہ نزول قرآن موجب تعیین وخصیص رمضان ہے،اور بیعلت ماہِ ربیع الا وّل میں بھی موجود؛ کہ ماہِ ولا دت حضرتِ رسالت ہے، تو اُسے بھی کسی اچھے کام کے ساتھ جونعمتِ ولا دت سے مناسب ہوخاص کرنالائق وبجاب، اور مناسب تر اس سے ذکرِ ولا دت باسعادت، اور اُس پر سرور وفرحت ہے، اور قیام مَولِد بغرضِ تغظیم وتو قیرعمل میں لاتے ہیں،اور ہرتعظیم وتو قیر حضور بنصِ قرآن مستحب ومندوب، صغریٰ اس قیاس کا بدیہی ہے، ہر بچہ بھی جانتا ہے کہ بیڈ عل تعظیمی ہے، اور بقصدِ تعظیم ہی کیا جاتا ہے، اور اسی غرض کے لیے حرمینِ شریفین ودیگر بلا دِ دارالاسلام میں رائج ومعمول ہے، اور علمائے اہل سقت وفضلائے ملت نے پسند ومقبول کیا ہے، اور کلیتِ کبریٰ اس وجہ سے کہ آیت سراسر ہدایت: ﴿عَزَّدُوْهُ وَنَصَرُوه ﴾ (١)، وكريمة : ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوه وَتُوَقَّرُوه ﴾ (٢) وغیر ہا آیات کہ تعظیم وتو قیر سرورِ کا سَنات پر دلالت کرتی ہیں، کسی ہیئت ووقت کے ساتھ مخصوص نہیں، تو مفادِ آیات عام رہے گا،اور ہرفعلِ تعظیمی کہ بغرض تعظیم نبوی عمل میں آئے، اُس کا فرد، اور اُس کے تحت وَحکم میں داخل ہو کر بحالتِ عدم مزاحمت وممانعت شرع شريف مستحب وستحسن تشهرككا، وسيحىء لهذا الوحه زيادة تحقيق ومزيد تفصيل، والله يهدي مَن يشاء إلى سواء السبيل 🔔 دوسری دلیل صرف مضامین احادیث سے مرتب وماخوذ ہے:

> (۱) پ ۹، الأعراف: ۱۰۷\_ ۲) پ۲۲، الفتح: ۹\_

1+1

وإعانت كے ساتھ بثارت دينا بتفرح مذكور، اور تشكيك مانعين كە: ''جب راوى نے شك كيا تو بيان مُحامد وفضائل كب ثابت ہوا؟! قطع نظر اس سے كه مُدافَعت ومُخاصَمت حضور كى جانب سے مدحت كو صفتىن'' خود بنظر <sup>(1)</sup> واقع مدفوع؛ كه بعض اَشعار اُن كے دونوں امر ليعنى مباہات ومفاخرت اور مُدافَعت وتُخاصَمت پر مشتمل، اور بعض صرف نعت ميں ہيں، كما قال:۔

هجوتَ محمّداً برّاً تقيّاً رسول الله شيمته الوفاء وقال الله: قد أرسلتُ عبداً يقول الحقّ: ليس به خفاء <sup>(r)</sup>

اور حديثِ ابنِ عباس رضي الله تعالى عنهما ميں جسے تر مذي (٣) ودارمي (٣)

نے روایت کیا: جلس ناس من أصحاب رسول الله صلّی الله تعالی علیه وسلّم، فخرج حتّی إذا دنا منهم سمعهم یتذاکرون، قال بعضهم: إنّ الله اتّخذ إبراهیم خلیلًا...إلخ <sup>(۵)</sup>\_

(1) توانصافاتر ويربو جيرتر دويين ، بلكه بروجينو لي بحمرت عالم المسنّت مد ظلم (۲) "ديوان حسّان بن ثابت الأنصاري"، قافية الألف، صـ ٢٤، و ٢٣ بتصرّف (۳) "جامع الترمذي"، أبواب المناقب، باب سلوا الله لي الوسيلة، ر: ٣٦١٦، صـ ٢٤ -

(٣) "سنن الدارمي"، المقدّمة، باب ما أعطي النّبي تَن من الفضل، ر: ٤٧، ٣٩/١ بتصرّف\_

(۵)تمام الحديث: وقال آخر: موسى كلّمه تكليماً، وقال آخر: فعيسى كلمة الله وروحه، وقال آخر: آدم اصطفاه الله، فخرج عليهم رسول الله صلّى الله تعالى =

= عليه وسلّم، وقال: ((قد سمعت كلامكم وعجبكم إنّ إبراهيم خليل الله وهو كذلك، وموسى نجيّ الله وهو كذلك، وعيسى روحه وكلمته وهو كذلك، وآدم اصطفاه الله وهو كذلك، ألا! وأنا حبيب الله ولا فخر، وأنا حامل لواء الحمد يوم القيامة تحته آدم فمَن دونه ولا فخر، وأنا أوّل شافع وأوّل مشفّع يوم القيامة ولا فخر، وأنا أوّل مَن يحرّك حلق الحنّة فيفتح الله لي فيدخلنيها ومعي فقراء المؤمنين ولا فخر، وأنا أكرم الأوّلين والآخرين على الله ولا فخر) [ "جامع الترمذي"، كتاب المناقب، باب سلوا الله لي الوسيلة، ر: ٣٦١٦، صـ٨٤ بتصرّف]\_

ليتن صحابة كرام ايك مجلس ميں جمع متھے، سيد عالم صلى اللہ تعالیٰ عليہ وسلم تشريف لائے، جب نزدیک آئے سنا کہ باہم انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام کا ذکر کررہے ہیں، ایک نے کہا: اللہ نے ابراہیم کواپناخلیل کیا، دوسرا بولا: موٹی سے کلام فرمایا، تیسرے نے کہا: توعیسیٰ کلمۃ اللہ دروح اللہ ہیں، چوتھا بولا: آ دم خدا کے برگزیدہ ہیں،اب حضورِ اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اُن پر جلوہ فرما ہوئے اور ارشاد کیا:'' میں نے تمہاری باتیں اور تمہارے تعجب سے کہ ابراہیم خدا کے خالص پیارے ہیں اور وہ ایسے ہی ہیں ، اور موٹیٰ نے خدا سے سرگوشیاں فر مائیں اور وہ ایسے ہی ہیں ، اور عیسیٰ روح اللہ دوکلمة اللہ جیں اور وہ ایسے ہی جیں ،اور آ دم صفی اللہ جیں اور وہ ایسے ہی جیں ، سنتے ہو! اور میں اللہ کامحبوب ہوں اور کچھ فخرنہیں، قیامت میں لواءالحمد کا صاحب میں ہوں جس کے پنچے آ دم وجملہ انبیاء ہوں گے اور کچھ فخرنہیں ، روزِ قیامت سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت قبول ہوگی اور کچھ فخزنہیں،سب سے پہلے درواز ہُبت کی زنجیریں میں ہلاؤں گا، اللہ عرب جل میرے لیے دروازہ کھول کر مجھے اندر لے گا، اور میرے ساتھ فقیر مسلمان ہوں گے اور پچھ فخرنہیں، اور خلاصہ بیہ کہ اللہ عزّ وجل کی بارگاہِ عزّ ت میں تمام الگوں چچلوں سے میر امر تنبہ، میری عزّت بلند وبالا ہے اور کچھ فخرنہیں ، صلی اللہ تعالٰی علیہ وسلم۔ صحابة كرام كامجلس ميں جمع ہوكرانبيائے كرام كے فضائل ذكر كرنا، اور حضورِ والا كامجلسِ صحابة ميں اپنے مُحامدِ جليلة وفضائلِ فَجْمِمة بيان فرمانا كس تصرّح سے موجود! اوراس مضمون كى طرف بھى اشارہ فرمايا كہ ہمارے فضائل ومُحامد پرتو نظر كرو! انبيائے سابقين كاذكركرتے ہو! خوب ہے، مگر ہمارے ذكرِ اقدس سے (كه أن سب ميں سيد الاذكارہے) غافل نہ ہو<sup>(1)</sup>!

اوراجتماع بتقریبِ ولیمہ دعیدَ ین درعوتِ مسلمانان قرونِ ثلاثہ میں رائج ، اور شرع شریف سے ثابت ہے، اورمجلس واسطے درس وتذ کرہُ علم کے خود حضور سے

(۱) حديثِ جليل ابنِ عساكر حضرت كعب أحبار رضي الله نعالي عنه سے راوي: الله عرَّ وجل نے آ دم عليه الصلاة والسلام كوعصا بقدر شار جمله انبياء تصبح، آ دم عليه السلام ف اپنے صاحبز ادب سيدنا شيث عليه الصلاة والسلام تفرمايا: افرزند! تومير بعد خليفه موكا، أنبيس اورتقوي وعروه وقمل آبادركهنا، وكلما ذكرتَ الله فاذكر إلى حنبه اسم محمّد، اورجب بهى الله كى یاد کرے اس کے برابر محد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یا د کرنا؛ کہ میں نے اُن کا نام ساقِ عرش پر ککھا دیکھا جب میں روح اورمٹی کے بچ میں تھا، پھر میں سب آ سانوں میں پھراکسی آ سان میں کوئی مقام ایسا نہ پایا جس پر محدصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا نام پاک نہ ککھا ہو، اور میرے رب نے مجھے جّت میں بسایا تو میں نے جّت میں کوئی محل ، کوئی بالا خانہ نہ دیکھا جس پر محمصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا نام پاک نہ ہو،اور بیتک میں نے بینام پاک حوروں کے سینوں،اور درختانِ جت کے پتوں،اور طوبیٰ کے پتوں، اور سدرہ کے پتوں، اور پر دوں کے کناروں، اور ملائکہ کی آنکھوں پر ککھا دیکھا، فأكثر ذكره؛ فإنَّ الملائكة ذكره في كلَّ ساعاتها [ "تاريخ دمشق"، ذكر من اسمه شيث، الترجمة:۲۷۸۱، ر: ۳، ۵۰، ۲۳ ۲۸۱/ ۲۱، تو محمصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکر بکثرت کر؛ کہ ملائکہ ہرگھڑی ہرساعت اُن کا ذکر کرتے ہیں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔

ثابت، اور قرونِ ثلاثة و مَن بعد هم ميں برابر رائح ومعمول بہ ہے، بلکه تذکر وَعلم کے لیے حلقہ بھی آیا ہے<sup>(1)</sup> کما فی "الب حاری": ((أمّا أحد هما فرأی فرحة فی حلقة فحلس فيها)) <sup>(۲)</sup> اور خود حضور کا مجمع محجلسِ اصحاب میں منبر پر ذات والا کی فضیلت وخوبی، اور اپنے نسب کی بزرگ اور بڑائی بیان کرنا حضرت عباس بن عبد المطلب کی حدیث میں براویت تر مذک وارد، اور صد ہاروایات معتبر ہ وا حاد میث معتمدہ اس امر کی شاہد کہ حضور نے اپنے فضائل و کمالات جلسہ عام میں، اور بڈ ون اس کے إجمالاً اور تفصیلاً بیان فرمائے ۔

اور'' قصیدہ بانت سعاد'' کا ( کہ نعت شریف میں ہے )مجلسِ اقدس میں

(1) اورحلقه وَكرمجى حديث صحيح على مح كه فرمايا: ((إذا مروتم برياض الحنّة فارتعوا))
"جبتم بتم يت كى كياريوں پركز روتو أن على چو!"، محابه ني عرض كى: وه كيارياں كيا يرس؟ فرمايا:
((حلق أهل الذكر)) " وَكرك علق"، رواه أحمد ["المسند"، مسند أنس بن مالك
بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٣] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٣] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٣] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٢٢] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٢٤] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٥، ٢ ٢/ ٢٤] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٢، ٢ ٢/ ٢٢] والترمذي ["جامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٢، ٢ ٢/ ٢٢] والترمذي ["حامع الترمذي"، أبواب الدعوات، بن النضر، ر: ٢٥٢٢، ٢ ٢/ ٢٢] والترمذي ["حامع الترمذي"، أبواب الدعوات، عن أنس رضي الله تعالى عنه ["معب الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، ر: ٢٠٥، ٢ ٢٢٢٦] وومرى حديث على بن جار، بن عنهما الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، ر: ٢٠٥، ٢ ٢٢٢٦] وومرى حديث على بن عنهما الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، ر: ٢٠٥، ٢ ٢٢٢] وومرى حديث على بن عبّاس رضي الله تعالى عنهما محبّات يله من الله تعالى عنه ["الكبير" عن ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما محبّات يلين عبّاس رضي الله تعالى عنهما محبّات علي معنهما، ر: ٢٠٥ ٢٠١٠ ١٠ ٢٧٢] - محبّرت عالى مند ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما ("المعجم الكبير"، مسند ابن عباس رضي الله عنهما، ر: ٢٥٠ ٢٠٠ ٢٠ ٢٠٠ ["المعجم الكبير"، مسند ابن عباس رضي الله عنهما، ر: ٢٠٥ ٢٠٠ ٢٠ ٢٠٠ - ٢٠٠ ]

پڑ هاجانا،اورخود بدولت کاایک شعرمیں دوجگہ اِصلاح فر مانا،اورصاحبِ قصیدہ کعب بن زہیر کاقصور معاف کرنا،اور جا در مبارک اِنعام دینا بھی ثابت ہے، مجمع میں خصوصاً برسرِ منبر حضور کے اوصاف ِحمیدہ ومناقبِ جلیلہ وفضائل وکمالات ومُحامد ومقامات کا مٰدکورہونامجلسِ ذکرِ رسالت نہیں تو کیا ہے؟! خدا جانے جوامر کہ سنّت اور صحابہ کے لیے ثواب وہدایت تھا، ہمارے حق میں کس وجہ سے (العیاذ باللہ) بدعت وگناہ وصْلالت تَصْهَراب ''ولاَئل الخيرات'' ميں ہے: روي<sup>(۱)</sup> عن بعض الصحابة \_رضوان الله عليهم أجمعين ـ أنَّه قال: ((ما من مجلس يصلَّى فيه على محمد \_صلّى الله تعالى عليه و سلّم \_ إلّا قامت منه رائحة طيّبة حتّى تبلغ عنان السماء، فتقول الملائكة: هذا مجلس صلّي فيه على محمّد صلّى الله تعالى عليه وسلّم)) <sup>(٢)</sup>\_ " شرح عین العلم ملاً علی قاری'<sup>(m)</sup> میں ہے: ابوبکر بن ابی شیبہ اپنے · 'مصنف' 'اورابو بکرین ابی داود' 'کتاب المصاحف' میں حکم بن عتبیبہ سے روایت (۱) ترجمہ: یعنی بعض صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے روایت ہے فر مایا: جس مجلس میں محد صلی اللہ تعالیٰ عليہ دسلم پر درود پڑھاجا تاہے اُس سے خوشبو کی مہک اُٹھ کر آسان تک پہنچتی ہے،فر شتے اُس خوشبو کو پېچان کر کہتے ہیں: بیدوہ مجلس ہے جس میں محمصلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم پر درود بھیجی گئی صلی اللہ تعالیٰ عليہوسکم۔ (٢) "دلائل الخيرات"، فضائل الصِّلاة، صـ ٢٢ ـ

(٣) "شرح عين العلم"، الباب الأوّل في الورد، بيان فضل الدعاء، ١ /١٠٠https://archive.org/details/@zohaibhasanattari كرتے بير: قال<sup>(۱)</sup> كان محاهد: وعنده ابن أبي لبابة يعرضون المصاحف، فلمّا كان اليوم الذي أرادوا أن يختموا أرسلوا إليّ وإلى سلمة بن كهيل، فقالوا: إنّا كنّا نعرض المصاحف، فأردنا أن نختم اليوم، فأحببنا أن تشهدونا، فإنّه كان يقال: إذا ختم القرآن نزلت الرحمة عند خاتمته<sup>(۲)</sup>\_

شاید کوئی نادان قواعد واصولِ شرع سے جاہل، اور اِطلاق وعموم کے احکام سے غافل میہ عذر کرے کہ:'' اِن احادیث سے انعقادِ مجلسِ ذکر شریف کے لیے ثابت، کیکن کلام ذکرِ ولادت میں ہے!''، تو اُس کی ذہن دوری وصفرا شکنی کے لیے حدیثِ مشکلوۃ بروایت احمہ <sup>(m)</sup> وبغوی<sup>(m)</sup> کہ نہی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے

می<sup>(1)</sup>: ((سأخبركم بأوّل أمري دعوة إبراهيم، وبشارة عيسى، ورؤيا أمّي التي رأت حين وضعتني، وقد خرج لها نور أضاء لها منه قصور الشام»)<sup>(٢)</sup>، اور قوله <sup>صل</sup>ى الله تعالى عليه <sup>وسلم</sup>: ((وُلدتُ من نكاح لا من سفاح))<sup>(۳)</sup>،اوربہت احادیث واخبار ہیں جن میں ذکرِ ولادت اور اُس وقت کے واقعات دغرائب حالات بتفريح مذكور،اوركتب إحاديث ميںمسطور ہيں۔ تر مذى في معن مين أيك باب بعنوان: "ما جاء في ميلاد النبي صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم" (٣) وضع كيا،اورايك كتاب خاص ثمائلِ شريفه میں کھی، اور حدیث کی اکثر کتابوں میں معراج ومعجزات وبدءِ وحی وفضائلِ سرورِ کا ئنات عليه افضل الصلوات والتحيات ، اورحضور کے أخلاق وعادات واکثر حالات کے لیے ابواب جدا گانہ موضوع ، اور احوالِ رضاعت وہجرت وغیر ہا بھی کتپ فن (۱) ترجمہ: میں ابتمہیں بتاؤں گا کہ میری ابتدا کیا ہے: ابراہیم کی دعا، اورعیسیٰ کی بشارت، اور

(١)ترجمه: میں اب سمیں بتاؤں گا کہ میری ابتدا کیا ہے: ابرا تیم کی دعا، اور میسی کی بشارت، اور میری ماں کا خواب جو أنہوں نے میری ولا دت کے وقت د یکھا، اور میری پیدائش کے وقت ایک نور میری ماں کا خواب جو أنہوں نے میری ولا دت کے وقت د یکھا، اور میری پیدائش کے وقت ایک نور میری ماں کا خواب جو أنہوں نے میری ولا دت کے وقت د یکھا، اور میری پیدائش کے وقت ایک نور میری ماں کا خواب جو أنہوں نے میری ولا دت کے وقت د یکھا، اور میری پیدائش کے وقت ایک نور میری ماں کا خواب جو أنہوں نے میری ولا دت کے وقت د یکھا، اور میری پیدائش کے وقت ایک نور میری ماں کے لیے ظاہر ہوا جس سے ملک شام کے گل اُن کے سامنے روش ہو گئے۔
 (٢) "مشکاۃ المصابیح"، کتاب الفضائل، باب فضائل سیّد المرسَلین... الخ، الفصل الثاني، ر: ٥٩٩٩، ٢٥٦٢ ـ
 (٣) "مشکاۃ المصابیح"، کتاب الفضائل، باب فضائل سیّد المرسَلین... الخ، الفصل الثاني، ر: ١٩٩٩، ٢٥٦٢ ـ
 (٣) "تلخیص الحبیر"، کتاب الفضائل، باب نکاح المشرکات، ر: ١٩٣٧، ١٩٣٦
 (٣) "تلخیص الحبیر"، کتاب النکاح، باب نکاح المشرکات، ر: ١٩٣٨
 (٣) "حامع الترمذي"، أبواب المناقب، باب ما جاء في میلاد النّبي صلّی الله تعالی علیه و سلّم... الخ، صرّی اله الفائي میں الله میں الله میں ہوں ہوں ہیں ہاں اللہ میں الله تھی میلاد النّبی صلّی الله تعالی علیه و سلّم... الخ، صرّ ٢٨٦

11+

ميں إجمالاً وتفصيلاً ہرطرح مذكور ہيں، بلكہ جوحالات وواقعات كہ خاص مجلس مولد ميں یڑھے جاتے ہیں،خود حضرتِ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بیان فرمائے،اور صحابة كرام في تابعين كو يهنيائ، اور قرناً فقرناً مُجامع ومجالس تحديث مي بيان ہوتے رہے، یہاں تک کہ مؤرّخین دمحد ثین نے اپنی کتابوں میں درج کیے۔ توان خاص اذ کارِشریف کا سنناسانا،اورمجالس وَمَجامع میں بیان ہونا،اور اُن کے لیے مجلس منعقد کرنا خود سید المرسلین وصحابہ و تابعین، بلکہ قرون مابعد سے بھی بخوبي ثابت، باصل روايات وموضوع فصص وحكايات كابيان كرنا، اورسننا بهم كب جائز رکھتے ہیں؟!اور جب خیریت ذکرِ ولادت وجملہاذ کارشریف کی ( کہاس مجلس میں پڑھے جاتے ہیں )سڈت وعملِ عامّہ ً مقتدایانِ ملت سے ثابت ہو لی،اور بنظرِ ارشادٍ بدايت بنياد:((ليبلغ الشاهدُ الغائبَ)) <sup>(١)</sup>ايس) موركا پرُ هناسانامامورىيە کے حکم میں ہے۔

تو لوگوں کو اُس کے لیے بلانا خیر کی طرف دعوت ہے، جس کی خوبی واستحسان پر آیات واحادیث بکثرت ناطق، اور جس حالت میں سننا اذ کا مِشریفہ کا مسنون اور مسلمانوں کے حق میں نافع ہے، تو اُنہیں اطلاع دینا اور بلانا بھلائی کی طرف دلالت اور اُن کی خیر خواہی ونصیحت، جس کی تا کید احادیثِ صحیحہ میں موجود وتحقق، اور جس قدرزیا دہ مسلمان بلائے جا ئیں گے اُسی قدر خیر خواہی ودعوت الی الخیر

(1) "صحيح البخاري"، كتاب العلم، باب قول النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم: ((ربّ مبلغ....إلخ))، ر: ٦٧، صـ ١٦\_

زیادہ ہوگی، تو تداعی میں اہتمام بھی بہتر ہے، اور مجلسِ ذکر کی خوبی شرع سے ثابت۔ اور اجتماع ختم قرآنِ مجید کے وقت ' عالمگیری' '() میں بھی بحوالہ ' ینائیچ' مستحب لکھا ہے ؛ اسی وجہ سے وقت و مکان معیّن کرتے ہیں کہ اُ سے زیادتی مجمع میں مداخلت ہے، اور ' بخاری شریف' کی حدیث میں وارد کہ: حضرتِ رسالت علیہ الصلا ۃ والتحیّة نے بدرخواست ایک عورت کے عورتوں کوتعلیم وتحدیث کے واسطے ایک دن اور مکان مقرر کیا، اور اُنہیں اُس دن اُس مکان میں جمع ہونے کا تھم دیا کہ وہ حب الارشاد جمع ہوئیں، اور حضور نے اُنہیں دین کی باتیں سنا کیں، عبارت اُس کی

جاء ت امرأة إلى رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم، فقالت: يارسول الله! ذهب الرحال بحديثك، فاجعل لنا من نفسك يوماً نأتيك فيه تعلّمنا ممّا علّمك الله، فقال: ((اجتمعن في يوم كذا وكذا في مكان كذا وكذا))، فاجتمعن فأتاهنّ رسول الله ـصلّى الله تعالى عليه وسلّم ـ يعلّمهنّ ممّا علّمه الله <sup>(٢)</sup>\_

اور نیز''بخاری شریف'' میں ابو وائل سے روایت ہے: قال<sup>(۳)</sup>: کان

(1) "الفتاوى الهندية"، كتاب الكراهية، الباب الرابع في الصلاة... إلخ، ٥ /٧١٣-(٢) "صحيح البخارى"، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب تعليم النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم... إلخ، ر: ٧٣١٠، صـ ١٢٥٨-(٣) يعنى حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه في وعظ وتصحيت خلق كے ليے پنجشنبه كا دن مقرر فرمايا تھا، ہر پنجشنبه كو وعظ فرماتے۔

عبدالله يذكّر النّاس في كلّ خميس (١)\_ اصل اجتماع کی شرع میں تقریب ضیافت ولیمہ، اور عیدًین واسطے سرور ادائے فرائض اللہ کے، اور تذکیر ومٰداکرہ وساع حدیث ہیں، اوراحا دیثِ صححہ کا نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کی تعظیم وتو قیرا دراس کی تا کید میں عموم واِطلاق کے ساتھ وار د ہونا استحسانِ قیام کے لیے؛ کہ تعظیم مخصوص وفر دِنعظیم ہی ایک عمدہ شہادت ہے، اور شیرینی وغیرہ محتاجوں کوتقسیم کرنا تصدّق ہے،جس کی ترغیب وتا کید بہت احاد یپ خ صحیحہ میں دارد، اوراغنیاءکو دینا ہدیہ یا ضیافت ہے، اور یہ دونوں امرادرضیافت کے واسطے بلا نااور جاناسب سٽت سے ثابت ہے۔ اور ''صحیح مسلم'' میں حضرت ابوقتا دہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: اُنّ رسول الله ـصلّى الله تعالى عليه وسلم ـ سئل عن صوم يوم الاثنين، فقال: ((فيه وُلدتُ، وفيه أنزل عليّ)) (٢)، يعنى رسول التُصلي التُدتعالى عليه وسلم ے روز هٔ دوشنبه کی وجه دعلت دریافت کی گئی،فر مایا:'' اُس دن میں پیدا ہوا،اور مجھ *پر* وحی اتر ی''، اوریپه علتِ منصوصه ماہِ رہیچ الا وّل میں موجود، اور اعتبار دوسری وجہ کا بعض روایات میں منافی اس وجہ کے نہیں،اور ہم مجلسِ ذکر شریف کوروزے پر قیاس نہیں کرتے ، بلکہ طرقِ شکر شرع میں متعدد ،اور ہرایک مامور بہراور ستحسن ،اور حدیث (١) "صحيح البخاري"، كتاب العلم ، باب مَن جعل لأهل العلم...إلخ، ر:٧٠، <u>~۱۷</u> (٢) "صحيح مسلم"، كتاب الصيام، با ب استحباب صيام ثلاثة أيام... إلخ، ر:

- ٤٧٨. a- ٨٧٤.

شریف سے بیدام ( کہ ماہِ رہیج الا قال بایں وجہ کہ ماہِ ولا دت وظہو رِرسالتِ حضرت خاتم النبو ق ہے) تکثیر حسنات واہتمام عبادات کے واسطے سزاوار ہے۔ ظاہر تو شخصیص اُس کی فعلِ مَولِد کے ساتھ ( کہ اُس کے شرف سے مناسبت ِتامّہ رکھتاہے ) نہایت مناسب وبجاہے،اس حدیث اور دیگراحا دیثِ صحیحہ سے ثابت کہ وقوع اُمورشریفہ اور خاص ولا دت ِ انبیا سے زمانے کو ایک فضل شرف حاصل ہوتا ہے، اور وہ شرف اُسی جز وزمان کے ساتھ مخصوص نہیں، بلکہ اُس کے اَمثال ونظائرَ میں ( کہ بعدایک دن یا ایک ہفتے یا ایک سال کے آئیں ) دائر دسائر رہتا ہے، اور نیک کام اُس وقت اور اُس کے نظائر میں زیادہ فائدہ بخشا ہے،خود جناب رسالت () مآب عليه الصلاة والسلام في جمعه كو بوجر ولادت آدم عليه السلام (I) يوحد يثِ جليل جميل صحيح نجيح امام احمد ["المسند"، مسند المدنيّين، حديث أوس بن أبي أوس الثقفي، ر: ١٦١٦٦، ٥ /٤٦٣] وداركي ["سنن الدارمي"، باب في فضل الحمعة، ر: ١٥٧٢، ١ /٤٤٥] والوراور["سنن أبي داود"، كتاب الوتر، باب في الاستغفار، ر: ١٥٣١، صـ٢٢٦ ] وَسَالَى["سنن النّسائي"، كتاب الحمعة، باب إكثار الصِّلاة...إلخ، ر: ١٣٧٠، ٣ /٨٩] واتن ماجه ["سنن ابن ماجه"، كتاب الحنائز، باب ذكر وفاته...إلخ، ر: ١٦٣٦، صـ٢٧٤] وابّن حِبَّان ["صحيح ابن حِبَّان"، كتاب الرقائق، ذكر نفي البخل عن...إلخ، ر: ٩٠٧، صـ٢٠٥] وابن ۶ يمد ["صحيح ابن خزيمة"، كتاب الجمعة، باب فضل الصّلاة على النّبي... إلخ، ر: ١٧٣٣، ٣ ١١٨٨] ودارقطني وحاكم ["المستدرَك" ، كتاب الحمعة، ر: ١٠٢٩، ١ / ٥ / ٤ ] وَبَيْهِنْ ["السنن الكبرى"، كتاب الحمعة، باب ما يؤمر به في ليلة الحمعة ويومها من كثرة الصّلاة...إلخ، ٣ /٢٤٨، ٢٤٩ ] وابُعْيم وعبدالغني وغيرتهم في حضرت=

كثرت صلاة كسات مخصوص كيا، اورتكثير درود كاتمم ديا، توروز وماه ولا دت سيد عالم صلى اللد تعالى عليه وسلم درود وصدقه وغير بإعبادات كواسط احق واولى ہے۔ امام مسلم رحمه اللد تعالى نے اپني <sup>درص</sup>يح، عيں ابن عباس رضى اللد تعالى عنيما سے روايت كى ہے: قال: قدم رسول الله حصلى الله تعالى عليه و سلم ۔ المدينة فو جد اليهو د يصومون يومَ عاشوراء، فسئلوا عن ذلك، فقالوا: هذا اليوم الذي أظهر الله فيه موسى وبني اسرائيل على فرعون، فنحن نصومه تعظيماً له، فقال النّبي صلّى الله تعالى عليه و سلّم: بموسى منكم فأمر بصومه))<sup>(1)</sup>۔

یعنی رسول الٹدسلی الٹد تعالیٰ علیہ <sup>وسل</sup>م مدینۂ طیبہ میں تشریف لائے تو یہود کو

پایا که برونِ عاشوراروزه رکھتے ہیں، سبب اس کا دریافت کیا گیا، تو انہوں نے کہا: بیروه دن ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے موتی اور بنی اسرائیل کوفرعون پر غالب کیا، تو ہم تعظیماً اُس دن کاروزه رکھتے ہیں۔ حضوراقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: ''ہم بہ نسبت تہمارے، مویٰ سے زیادہ نزد یک ہیں''، پھر سلما نوں کو اُس دن کے روزہ کا تھم دیا۔ اور دوسری روایت میں ہے: ہذا یوم عظیم آنحا اللہ فیہ موسی وقومہ، وأغرق فرعون وقومہ، فصام موسی شکراً فنحن نصومہ، فقال رسول اللہ صلّی اللہ تعالیٰ علیہ وسلّم: ((فنحن أحقّ وأولی بموسی منکم))، فصامہ رسول اللہ صلّی اللہ تعالیٰ علیہ وسلّم، وأمر بصیامہ <sup>(1)</sup>۔

ليحنى يہود نے كہا: يو عظمت والا دن ہے، اللد نے اس ميں موى اور ان كى قوم كو نجات دى، اور فرعون اور اس كى قوم كو غرق كيا، تو موى عليه السلام نے اس دن شكر كاروزہ ركھا، ولہذا ہم اس ميں روزہ ركھتے ہيں۔ نبى صلى اللد تعالى عليه وسلم نے فرمايا: ''ہم بہ نسبت تمہارے، موى كے زيادہ حق دارو قريب تر ہيں''، پھر حضور نے خود اس دن روزہ ركھا، اور سلمانوں كو اس كے روزے كا تكم ديا۔ اور تيسرى روايت ميں ابوموى اشعرى رضى اللہ تعالى عنه سے آيا: كان يوم عاشو راء يو ما تعظمه اليھو دو تة حذوہ عيد آ<sup>(1)</sup>۔

(1)"صحيح مسلم"، كتاب الصيام ، باب صوم عاشوراء، ر: ٢٦٥٨، صـ٤٦٢ بتغيّر\_ (٢) المرجع السابق، ر: ٢٦٦٠\_

دیکھو! یہود صرف اس وجہ سے کہ وہ دن اُن کے پنج برعلیہ السلام کے غلب اور دشمنانِ دین کے ہلاک کا ہے اُس کی تعظیم کرتے ، اور اُس کے اُمثال ونظائر میں (لیحنی جب سال بھر بعد عاشورے کا دن آتا) سرور وخوشی عمل میں لاتے ، اور اوائے شکرِ اللّٰہی کے لیےروزہ رکھتے ، اور حضرت موی علیہ السلام نے بھی اُسے شکرِ نعمت کے ساتھ (کہ اُس دن حاصل ہوئی) خاص کیا ، اور ہمارے مولی محد رسول اللہ صلی اللّٰہ توالی علیہ وسلم نے اُس کے اُمثال ونظائر کو با آئکہ روز وصول نعمت سے تقریباً ڈیڑ ھودو ہزار برس کا فاصلہ ہوگیا تھا، بدُ ونِ تجد دِنعمت ادائے شکرِ روزہ کے واسطے پند فر مایا ، اور سنتِ مُوسو بیہ کو (کہ اس جگہ عملِ صوم وادائے شکر بروز وصول نعمت تقریباً ڈیڑ شریعتِ بیضا میں قائم و برقر اررکھا۔

تو أمثال ونظائر ماه وروز ولادت كو (كرسب سے بر كى نعمت م) إعادة سرور وتحديث وتذكرة احوال ولادت باسعادت ك ساتھ (كر بموجب حديث: ((التحدث بنعمة الله شكر، وتركه كفر)) <sup>(1)</sup>، جے امام بغوى نے حديثِ طويل ميں اپنى سند ك ساتھ نعمان بن بشير ضى اللہ تعالى عنهما سے روايت كيا، أنحاك شكر سے م، اور به نسبت ديگر اقسام شكر ك أس نعمت سے زيادہ مناسب م) مخصوص كرنا بطريق دلالة النص أولى وأنسب م، اور نسخ فرضيتِ صوم عاشورا خصوصاً بحالتِ بقائے استخب، اور اى طرح ارشادِ جناب رسالتِ ماب صلى اللہ (ا) "تفسير البغوى" المستى به "معالم التنزيل"، الضحى: ١١، ٢ م. ٠٠، و "المسند" للإمام أحمد بن حنبل، مسند الكوفتين، حديث النعمان بن بشير، ر:

تعالیٰ علیہ وسلم بظرِ مخالفتِ یہود کہ: ''سالِ آیندہ زندہ رہوں گا تو نویں کا روزہ اُس کے ساتھ ملاؤں گا''<sup>(1)</sup> (جے صدِّ یق <sup>ح</sup>سن خان بہا در نے بڑے طمطراق سے ذکر کیا ہے، اور اِس بنا پر قیاسِ امام این ججر کو مع الفارِق وفا سد و مقیس علیہ سے غیر مطابق قرار دیا ہے) ہمارے مفتر نہیں، بلکہ معترض اور اُن کے ہم مذہبوں کی ایک بڑی اصل کو جس پر صد ہا مسائل متفرع کرتے ہیں، اور باوجود مخالفت کے نفسِ حقیقت وصفات میں اکثر افعال کواد ڈی مناسبت سے تحکم مشاہبتِ کفار حرام و کر دوہ کہہ دیت ہیں، صاف باطل کرتا ہے، کہ وہ پی فعل بعینہ اُسی وضع و ہیئت و دفت و کیفیت کے ساتھ خبر د اِنضام فعلِ آخر سے (کہ اُس کی جنس سے تھا) حدِ مشاہبت و کر اہت سے خارج، اور شرع میں مستحب و مند و بھر اور ای یا

نواب صاحب بہادر فارِق کی تقریر تو کردیں، اور منسو خیت فرضیتِ صومِ عاشورا کی خصوصاً باوجود بقائے استخبابِ اصل فعل نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو (کہ بظرِ وصولِ نعمت بدُونِ حصولِ نعمتِ متجد دہ نظائر یوم وصولِ نعمت میں اُس کے شکر کا روزہ رکھا (معاذ اللہ) باطل وساقط الاعتبار نہیں کرتی، شاید نواب صاحب بہادر نے احکامِ الہمیدوافعال نبو یہ کواپنے افعال پر قیاس، اور ہتقلیدِ شیعہ بدءکو شلیم کیا ہے۔ احکامِ الہمیدوافعال نبو یہ کواپنے افعال پر قیاس، اور ہتقلیدِ شیعہ بدءکو شلیم کیا ہے۔ وصولِ نعمت کے نہ تھا، بلکہ جناب نے با تباع موسیٰ علیہ السلام روزہ رکھا'' کمال عقل ودانش وحدیث فنہی پر دلالت کرتا ہے، علامہ عینی ''شرحِ بخاری'' میں امام (ا) ''شعب الإیمان''، باب فی الصیام، صوم التاسع مع العاشرۃ، ر: ۳۷۸۲،

طحاوى<sup>(1)</sup> سے *قل كرتے بي ك*دا*س حديث كو روايت كركے فر*ماتے بيں: إنّ<sup>(۲)</sup> رسول اللہ ـصلّى اللہ تعالى عليه و سلّم ـ أنّما صامه شكراً لله ـعزّو حل ـ في إظهاره موسى ـعليه السلام ـ على فرعون، فذلك على الاختيار دون الفرض...إلخ<sup>(۳)</sup>\_

اور نیز حضرت موی علیہ السلام نے اور برسوں میں بھی روزہ رکھا تھایانہیں، پچھلی شق میں اِن حضرات کے طور پر فعل موی سے مطابقت نہ ہوئی؛ کہ جوفعل اَمثال ونظائر میں واقع ہوتا ہے اُس کے ساتھ (کہ خاص روز وصول نعمت میں ہو باوجود اتحادِ جنس کے ) اِن صاحبوں کے نز دیک احکام میں مخالفت و مغایَرت رہتا ہے، پھر انتباع کیسا؟!اوراَمثال ونظائر میں روزہ رکھنے سے سنّتِ مُوسوِ ی کب ادا ہوئی؟!

اور پہلی صورت میں جب موسی علیہ السلام نے اُور برسوں میں بدُ ونِ تجدّ مِ نعمت شکر اُس کا روز ہُ عاشورا کے ساتھ ادا کیا، اور ہمارے حضرت صلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم نے اُس سنّت پرعمل فر مایا، تو تخصیصِ رو زِنعمت ادائے شکر کے لیے بدُ ونِ تجدّ د اُس نعمت کے دو پیغمبروں کے فعل سے ثابت ہوئی، اوراستد لال امام اینِ حجر رحمہ اللّٰد

(۱) "شرح معاني الآثار"، كتاب الزكاة، باب صوم يوم عاشوراء، ر: ۳۲۰۹، ۱۳۲/۲ بتصرّف (۲) ترجمہ: یعنی اُس دن نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وَسلم نے اس شکرانے میں روزہ رکھا تھا؛ کہ اللہ عرّ وجل نے موی علیہ السلام کوفرعون پرغلبہ دیا، بیر وزہ رکھنا اپنی پسند سے تھا، نہ بر بنا ئے فرضیت۔ (۳) "عمدة القاري"، کتاب الصوم، باب صيام يوم عاشوراء، ر: ۲۰۰۶، ۸ ۲۳۸/ بتصرّف\_

119

تعالى كامع شےزائدتمام ہوا، سجان اللہ! باین بضاعت ولیافت امام پر اعتراض کرنا، اورمضایتی علمیہ میں دخل دینا انہیں حضرات سے بن پڑتا ہے۔ بالجملة فحصيص ماوريج الاوّل إعادهُ سرور وفرحت وتكثير حسنات وادائ شكرِ نعمت ولادت کے ساتھ بدلالت حدیث سے ثابت، اور تذکر ہُ ولادت کا دیگر اقسام شکر سے اصلِ نعمت کے ساتھ اُولیٰ ومناسب تر ہونا ایک گھلی بات ہے، کہ سلامتِ عقل کے ساتھ کوئی اُس میں دمنہیں مارسکتا ہے، باوجو داس کے اُور بھی اصلِ شرع کی حاجت ہےتو سینے!۔ حضرت رسالت عليه افضل الصلاه والتختية جبريل امين عليه الصلاة والتسليم کے ساتھ رمضان میں ( کہ ما<u>ہ</u> نزولِ قرآن ہے ) قرآنِ عظیم کا دَورکرتے <sup>(۱)</sup>، اور تروات میں ختم اُس کاسڈت مستمر ہ ہے (۲)، اور اجتماع بھی فرحت کے لیے شرع میں بغرض ادائ شكرنِ مت آياب، بلكه شخ رحمه الله تعالى '' شرح مشكوة '' ميں لكھتے ہيں: <sup>••</sup> پس وضع کردند شکرِ نعمت ہر طاعت راعیدے ازجنس وی تا سبب مزید آن گردد بحکم ﴿لَئِنُ شَكَرُتُهُ لَأَذِيدَنَّكُمُ ﴾ (<sup>٣)</sup>، اما زكوة مركاه ادائ آنرا وفت معين نبود واجتماعي برائ آن اتفاق نيفتاد واقع نشد شكرتمام آنراعيد ، مناسب آن كذا (1) "صحيح البخاري"، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله تصلى ... إلخ، ر: ٢، صـ ٢\_ (٢) "الفتاوى الهندية"، كتاب الصَّلاة، الباب التاسع في النوافل، فصل في التراويح، ١ /١١٧\_ (۳) پ۱۳، إبراهيم: ۷\_

قالوا''()\_

اورقراً توسورهٔ فاتحہ واِخلاص ومعۃ زَتَمين وغير بإ آياتِقرآن <sup>ب</sup>ھی بجے پنج<sup>(۲)</sup>آيت کہتے ہيں،اگرچہاصلِ مَولِد سےعلاوہ بات ہے،حديثِ ابوداود:((قد سمعتك يابلال! وأنت تقرأ من هذه السورة، ومن هذه السورة)) قال: كلام طيّب يحمعه الله بعضه إلى بعض، فقال النّبي صلّى الله تعالى

(1) "أشعّة اللمعات"، كتاب الصّلاة، باب الصّلاة العيدين، ١ / ٦٣٧\_ (٢) اقول: پنج آیت کے جواز میں حدیث توبیہ ہے، اور فقہ درکار ہوتو ہمارے علمانے صاف صریح اس جزئتيد كى تصريحسين فرمائى بين كدمتفرق مواضع سے آيات ملاكر پڑھنا بلاكرامت جائز ہے، ''غنيه شرحٍ منيہ'' ميں بے: كما لا يكون قراء ة سور متفرّقة من أثناء القرآن مغيّراً للتأليف والنظم، لا يكون قراء ة آية من كلِّ سورة مغيِّراً له '' ["غنية المتملى"، القراءة حارج الصلاة، صـ٧، ٥، ٨، ٥] \_ (روالحتار " عن ب: تقدّم قبيل فصل القراءة: أنَّه يُستحبَّ عقب الصِّلاة قراءة آية الكرسي والمعوَّذات، فلو كان ضمَّ آية إلى آية من محلِّ آخر مكروهاً، لزم كراهة ضمَّ آية الكرسي إلى المعوَّذات لتغيير النظم، مع أنَّه لا يكره لما علمتَ، بدليل أنَّ كلِّ مصلٍّ يقرأ الفاتحة وسورة أخرى أو آيات أخر، ولو كان ذلك تغييراً للنظم ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب سحود التلاوة، ٤ /٨٠٨، تحت قول "الدرَّ": ويحتمل.... إلخ] \_ اس شي ب: أمَّا ضمَّ آيات متفرَّقة فلا يكره، كما لا يكره ضمّ سور متفرَّقة؛ بدليل ما ذكرناه من القراء ة في الصِّلاة ["ردّالمحتار"، كتاب الصِّلاة، باب سجود التلاوة، ٤ /٢٠٨، تحت قول "الدرَّ": حضرت عالم ابلسنّت مدّخله العالى \_ ويحتمل...إلخ]\_

علیہ و سلّم: ((کلّکم قد أصاب)) <sup>(۱)</sup> سے متحب وستحسن، حاصل اس حدیث کا بیہ ہے کہ حضرت بلال رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ متفرق آیتیں مختلف سورتوں کی ملا کر پڑھتے تھے، حضور نے فرمایا: ''اے بلال! میں نے کچھے اس سورت اور اُس سورت سے پڑھتے سنا! عرض کی: پاک کلام ہے کہ خدالبعض کو بعض سے جمع کرتا ہے، حضور <sup>(۱)</sup>

اوريہى حديث اس مقد مد كے إثبات ميں ( كەددا تچى چيزي جمع كرنے ت أن كى خوبى زائل نہيں ہوتى ، بلكە التي چى چيز وں كا مجموعہ بھى التي اي كافى ووافى ہے، اور جب بعنا يت اللى جملە أمور كەلجلس جن كو صفتى ، يا كچھ بھى علاقة ركھتى ہے، صحيح حديثوں سے ايسے طريق كے ساتھ ( كە بقاعدہ مناظرہ كى كو مجال بحث نه رہى) ثابت ہوگى ، اور بيت مجموعى كذائى كا استحسان حديث ابوداود سے ( كە البھى بيان ہوئى) بخوبى ظاہر، تو اب مانع معصف كو جو خدا ورسول سے كام ركھتا ہے اور دل سے قرآن وحديث كومانتا ہے تسليم وقبول كے سواكيا چارہ ہے؟! اور ميكر منعصب كے ليے ہٹ دھرمى اور نفسانىت كے اقرار اور سندت نيز بيدوا حاديث چي جي جمع ميں اور كھلے انكار كے سوااور كيا باقى رہا؟!

(۱) "سنن أبي داود"، كتاب التطوّع، باب رفع الصوت بالقراء ة في صلاة الليل، ر: ۱۳۳۰، صد ۱۹۸-(۲) اقول: اور شك نبيس كه موصول مُرسَل پر بالا نفاق مقدّم، مع بذا اس كى تصويب اور تمام كى اولويت وترغيب ميں تنافى نبيس، تومُرسَلِ سعيد مروى ابى عبيداس كے اصلاً منافى نبيس۔

تیسری دلیل: بخاری وسلم حضرتِ انس بن ما لک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روايت كرتے بين:قال رسول الله صلّى الله تعالى عليه و سلّم: ((لا يؤمن أحدكم حتّى أكونَ أحبَّ إليه من والده وولده والنَّاس أجمعين)) (١)\_ یعنی حضور اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں:'' تم میں کوئی مسلمان نہیں ہوتا جب تک میں اُسے اُس کے ماں باپ اور اولا داور سب لوگوں سے زیادہ پیارا نه ہون'۔ اور بیہقی<sup>(۲)</sup> وابو اکشیخ ود یکمی<sup>(۳)</sup> کی روایت، بلکہ خود''صحیح<sup>(۳)</sup> (1) "صحيح البخاري"، كتاب الإيمان، باب حبِّ الرسول ـصلَّى الله تعالى عليه وسلَّم \_ من الإيمان، ر: ١٥، صـ٦، و"صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب وجوب محبّة رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم ر: ١٦٩، صـ٤١] (٢) "شُعب الإيمان"، باب في حبّ النّبي تَن الله، ر: ١٥٠٥، ٢ /٥٥٥\_ (٣) "الفردوس بمأثور الخطاب"، ر: ٧٧٩٦ عبدالرحمن بن أبي ليلي، ٥ /١٥٤]. (۳) ' 'صحیح بخاری شریف' ، کتاب الایمان والنذ ور میں حضرت عبداللہ بن ہشام رضی اللہ تعالی عنہما سے ہے: ہم نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ تھے، حضورا میر المؤمنین عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ہاتھ پکڑے تھے، امیر الموننین نے عرض کی: پارسول اللہ! واللہ! حضور مجھے ہر چیز سے زیادہ محبوب ہیں سوامیر ی جان کے جو میرے بدن میں ہے، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم نے فر مایا: ((لن يؤمن أحدكم حتّى أكونَ أحبَّ إليه من نفسه)) [ انظر: "المواهب اللدنية"، المقصد السابع في وجوب محبَّته...إلخ، معنى محبَّته، ٣ /٢٧٤ نقلًا عن البىحاري]، "تم ييں كوئى مۇىن نە ہوگا جب تك ميں أسے أس كى جان سے زيادہ پيارانہ ہوں''۔ دوسري روايت ميں بےفرمایا : ((لا، والذي نفسي بيدہ! حتّى أكونَ أحبّ 

122

بخاری'' میں بیرضمون نفس کی نسبت بھی وارد ہوا، یعنی جب تک نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کواینی جان سے زیادہ عزیز نہ رکھے مومن نہیں ہوتا۔ بالجملہ ایمان بدُ ونِ کمال محبت آنخضرت صلى الثد تعالى عليه دسلم كامل نہيں ہوتا،اورمحبت ذكرِ محبوب كى كثرت كو = ہوگا جب تک میں تجھے تیری جان سے زیادہ پیارا نہ ہوں'' ،امیرالمؤمنین نے عرض کی: والذي أنزل عليك الكتاب! لأنت أحبَّ إلى من نفسي التي بين جنبي، فتم أسكى جس في حضور پرقر آن أتارا! بيتك حضور مجصحا پني جان سے زيادہ پيارے ہيں، سيدِ عالم صلى اللَّد تعالى عليه وسلم في فرمايا: ((الآن يا عمر!))...إلخ ["المواهب اللدنية"، المقصد السابع في وجوب محبَّته...إلخ، معنى محبَّته، ٣ /٢٧٤ نقلًا عن البخاري ["صحيح البخاري"، كتاب الأيمان والنذور، باب كيف كانت يمين النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلم، ر: ٦٦٣٢، صـ٦١٤٦ بتغيّر ]، ''اب تيراايمان كامل باعمر!''-تنبیہ: محبت دوقتم ہے بطبعی واختیاری، مدارا یمان محبتِ اختیاری ہے؛ کہ وہی مامور بہ ہے، اور محبتِ طبعی جو ہر جانور کو بھی اپنے نفس واولا د سے ہوتی ہے، کوئی چیز نہیں، محبتِ طبعی اگر اینے نفس سے زائد ہومخلِ ایمان نہیں؛ کہ وہ سرے سے محلِ ایمان نہیں، امیر المؤمنین نے اُس محبت طبعی کے اعتبار سے اپنی جان کا استثنا کیا، سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم نے محبت اختیاری سے جواب دیا؛ کہ شرع اُسی پر نظر فرماتی ہے، امیر المؤمنین نے متنبہ ہو کر محبتِ اختیاری کا حال عرض کردیا؛ کہ اس میں واللہ ! حضور مجھےاینی جان سے بھی زیادہ پیارے ہیں۔ اقول: یا اس تنبیہ نے طبیعتِ امیر المؤمنین پر وہ استیلا کیا کہ محبتِ اختیاری کے دفورِ

پُر جوش نے محبت طبعی کود بالیا، بلکہ فناء وصلحل کردیا، اور طبعی طور پر بھی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے برابراپنی جان اور تمام جہاں کوئی محبوب نہ رہا، اب امیر المؤمنین نے اس ترقی عظیم کا حال عرض کیا کہ واللہ ! یا رسول اللہ ! اب تو اپنی جان کی طبعی محبت بھی حضور کی محبت میں گم ہوگئی۔ ھرکذا ینبغی اُن یفھم ھذا الحدیث، و ہاللہ التو فیق۔ حضرت عالم اہلسنّت مدّ خلہ العالی۔

ت<sup>تض</sup>ِي ((مَن <sup>(۱)</sup> أحبّ شيئاً أكثر من ذكره))\_ · د دلائل الخيرات' ميں اربابِ صفا ووفا كى علامت خود بارشادِ اقدس حضرت رسالت عليه افضل الصلاة والتختية بيقل كى ٢: إيثار محبّتي على كلّ محبوب، واشتغال الباطن بذكري بعد ذكر الله (٢)، ``ميرىمحبتكو مرمحبت یرتر جیح دینا،اوریا دِخداکے بعد دل میری یا دمیں مشغول رہنا''۔ اور دوسري روايت شي وارد: إدمان ذكري والإكثار من الصّلاة علیّ <sup>(۳)</sup>، <sup>د د</sup> ہمیشہ میری یا دم**ی**ں رہنا،اور بکثرت مجھ پر درود بھیجنا''، <sup>ص</sup>لی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم۔ تو ذکرِ ولادتِ باسعادت، ومعراج و ہجرت، ونزولِ وحی وحصولِ مرتبهٔ رسالت ونبوّت، اور حضور کے إرباصات و معجزات، وخصائص و كمالات، و أخلاق وعادات، وحسنِ صورت وسيرت، وفضائل وعظمت بيان كرنا، اور إن أذ كار شريفه (۱) ''جوکسی چیز سے محبت رکھتا ہے اُس کی یا دبکٹرت کرتا ہے''۔ بیر حدیث البُعْم ودَ یکمی دلاللظیر: "كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال"، كتاب الأذكار، الباب الأوّل في الذكر وفضيلته، قسم الأقوال، ر: ١٨٢٥، ١ /٢١٧ نقلًا عن "فر والله إلى المومنين صد يقه حضرت عالم ابلسنّت مدّخلهم العالى \_ رضى اللد تعالى عنها ہے روايت کی۔ (٢) "دلائل الخيرات"، فصل في فضل الصِّلاة على النَّبي صلَّى الله تعالى عليه وسلم، صـ٢٨\_ (٣) "دلائل الخيرات"، فصل في فضل الصِّلاة على النَّبي صلَّى الله تعالى عليه وسلّم، صـ٢٨\_ وَمُحَامدِ جلیلہ کو کمالِ رغبت وشوق کے ساتھ بکثرت وبار بارسنتا سنانا، اورایسی مجلس میں بطلب وبلاطلب حاضر ہونا، اور اُس سے دل کا سرور، جگر کی ٹھنڈک، جان کا آ رام، آنکھوں کا نورحاصل کرنا، سب کمالِ ایمان ومحبتِ سرو رِدوجہان صلی اللّٰہ تعالٰی علیہ وسلم کامقتضی ہے۔

اور إعراض وانكار اور دوسروں كوممانعت، ضعف ايمان ومرضِ قلب كى علامت، بلكه شقاوت أزّلى كاثمرہ ہے، ہرذى عقل جانتا ہے كه محبّ صادق اپنے محبوب كو ہرطرح ہرحال ميں يادكرتا ہے، اور جس قدراً س كى خوبياں اور تحامد دوسروں كى زبان سے سنتا ہے خوش ہوتا ہے، اور اُس كى كثرت ہر چيز سے زيادہ عزيز جانتا ہے، ہزار حیلے سے يادِمجوب اور اُس كے ذكر سننے اوركرنے ميں مصروف، اور ہرطرح

اورجس سے دل میں پھر کدورت یا سو بے عقیدت ہوتی ہے خواہ مخواہ اس کی مدح وستائش نا گوار، اور اس کے ذکر سے پر ہیز، اور ثنا ومد حت کرنے اور سنے سے انکار رکھتا ہے، اور یہی چا ہتا ہے کسی حیلے اور تد بیر سے بیتذکرہ کان تک نہ پنچے، اور کوئی اُس کی مدح وثنا نہ کر بے، خاہر اُمانعینِ زمانہ کی بھی یہی کیفیت ہے اور مناسپ حال اُن کے اس آیت کر یمہ کی تلاوت ہے: ﴿ قُلْ مُوْتُوْ الْبِعَيْظِ حُمْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيْهُ

اور نیز جولوگ طریقۂ محبت سے آگاہ اور اس گو چے سے آشنا ہیں خوب

(۱) پ٤، آل عمران، آیت نمبر ۱۱۹\_ https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

124

واقف بین کرذ کر دوست بالخصوص ، مجر و فراق میں آتش شوق وسوز دل کو مجر کا تا ہے، اور محبت <sup>(1)</sup> کودو چند کرتا ہے، اور اس ما ڈہ میں شوق و محبت کی تحمیل عین ایمان کی تحمیل ہے، کیا عجب ایس مجالس میں حاضر ہونے اور بار بار محبوب کا ذکر سنتے سے هقیقتِ ایمان حاصل، اور بحکم: ((المرء مع مَن أحبّ)) <sup>(1)</sup> اور ((مَن أحبّني کان معي في الحنّة)) <sup>(m)</sup> سرور انبيا کی حضور کی جنت میں نصيب ہو، کہتمام دنيا و ما فيها اس کے مقابلے میں پر پختہ سے زيادہ خوار و ذليل ہے، اور جس حالت میں کمال محبتِ حضور شرعاً محبوب و مطلوب، اور وہ ستازم و مقتضی کثر سے ذکر و تعظیم محبوب کو ہے، اور شے ایپ مقتضی ولوازم کے ساتھ، ہی پاکی جاتی ہے، تو کمال محبت کی طلب سے

﴿ سُبُحْنَ الَّذِيُ أَسُرَى بِعَبُدِم لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصٰى﴾ <sup>(٣)</sup>، پاک ٻاُے جو لے گیا اپنے بندےکورات میں

(۱) بارہ وجوہ فقیر نے زائد کیں، بحمہ اللہ تعالیٰ ہیں ہوئیں۔ حضرت عالم اہلسنّت مدّ ظلّہ العالی۔ (۲) پ ۲۸، الصف: ۹۔ (۳) پ ۱۵، الإسراء: ۱۔

حرمت والی مسجد سے پر لے کنارے کی مسجد تک ۔ ﴿تَبَارَكَ الَّذِيُ نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوُنَ لِلْعَالَمِيْنَ نَذِيْداً ﴾ <sup>(1)</sup>، بركت والاب وہ جس نے اُتارا قرآن اينے بندے پر كه سارے جہان کوڈ رسنانے والا ہو۔ ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَى عَبْدِهِ وَلَمْ يَجْعَلْ لَّهُ عِوَجاً <sup>© (۲)</sup>، سب خوبیاں اللہ کوجس نے قرآن اُتاراا بنے بندے پراور اُس میں کچھ بچی نہ رکھی إلى غير ذلك من الآيات۔ ادرمجلس مُولِد خواہ کچھاور نام رکھنے سے حقیقت مستمی کی نہیں بدلتی ، نہ اُس کےحسن وخوبی کوجس برقر آن وحدیث ناطق بیتسمیہ کچھ منافی ، نہ سرورولا دت کاملحوظ ہونا اُسے جلسِ ذکرِالٰہی سے خارج کرتا ہے، کہ پیطریق بھی مقصود ومراد سے خارج نہیں،اگرہم کسی خوشی میں فقیروں کوصد قہ دیں، یا واہب حقیقی کے شکر میں کوئی کا م نیک بجالائیں، تو تصدّق وغیرہ افعال کے ثمرات دثواب سے محروم رہیں گے، پا فاعل کٹھہر کر ثواب یا ئیں گے؟!اور جوعید کی خوشی میں ( کہ مسنون ہے ) ناچ کی مجلس یا شراب و کباب کا جلسہ کرے، تو وہ سرو رِعید کا عامل اور اس نظر سے فعل مسنون کا فاعل قرار پائے گا، یا مرتکب کبائر افعال اور احکام افعالِ مذکورہ کا مستوجب کہیں گے؟! سوااس کے اذ ان سے اِعلام نماز ، اور نماز سے غایت تذلل وا متثال <sup>ت</sup>ظم مقصود ہوتا

- (۱) پ۱۸، الفرقان: ۱\_
- (٢) ب٥، الكهف: ١-

ہے، باوجوداس کے وہ ذکر سے خارج نہیں ہو سکتے، امام فخر رازی ﴿فَاذْ كُورُوْا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَدِ الْحَرَامِ () كَتْفير مِي تَصرَى فرمات بي (): والصلاة تسمّى ذكراً قال الله تعالى: ﴿ أَقِيمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ (٣) اور صاحب "تخفة الاخيار ترجمہ مشارق الانوار'' نے ( کہ عمائدِ مقتدایانِ مانعین عصر سے ہے ) بذیل حدیث مسلم: ((لا يقعد قوم يذكرون الله إلا حفّتهم الملائكة)) (") صاف اعتراف كيا كه قرآن وحديث يرُهنا، وعظ ونصيحت وكلمه ودرود بيرسب ذكر مين داخل بين، حالانکه افعال مذکور ہفس ذکرِ الہٰی کےعلاوہ مقاصدر کھتے ہیں۔ ہاں! ذکرِ الہی کوضمین خواہ استلز ام ضرور ہے، اسی نے اُنہیں داخلِ ذکر کیا، بلکہاسی لیےعلما تصریح فرماتے ہیں کہ: ہرطاعت ذکرِ الہٰی ہے،سو بیامر مانحن فیہ میں بهمى بداهة متحقق، اوربعض اشخاص كالبعض اوقات اس تضمّن واسْلزام يرمتنيه بنه بهونا جس طرح تلاوت قرآن، وقر أت حديث، وساع وعظ، وسائر طاعات كے حسن ميں مخل نہیں ہوتا، یو ہیں حسن مَولِد میں حرج نہیں کرتا، یہاں تک کہ بعض حاضرین کا اغراض د نیوی کے لیے مجالسِ ذکر میں شریک ہونامجلس کی خوبی کوز اکل نہیں کر سکتا، بلکہ وہ لوگ بھی گو کمالِ ثواب واعلیٰ ثمراتِ ذکرِ خدا ورسول سے بے نصیب ہیں، (۱) ب ۲، البقرة: ۱۹۸\_ (٢) "التفسير الكبير"، البقرة: ٢،١٩٨ / ٣٢٩\_ (۳) پ۱۲،طه: ۱٤\_ (٣) "صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء...إلخ، باب فضل الاجتماع على...إلخ، ر: ٦٨٥٥، صـ١١٧٣\_

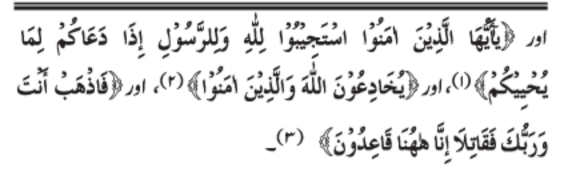
1174

برکات مجلس سے محروم مطلق نہیں رہتے ، رحمت کہ ذاکرین پر اُتر تی ہے ، انہیں بھی اینے دامن کرم میں لے لیتی ہے، ارشاد نبوی صلی اللد تعالی علیہ وسلم جسے امام بخارى() وسلم نے حديث طويل ميں ذكر كيا: ((فيقول ()) ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم أنَّما جاء لحاجة، قال: هم الجلساء لا یشقی بھم حلیسھم)) <sup>(۳)</sup> اس باب میں کافی ہے۔ وجير دوم: ذكرِ رسول التُدصلي التُدتعاليٰ عليه وسلم مِن حيث هُوَ رسول التُدصلي اللد تعالیٰ علیہ وسلم بلا ریب ذکرِ الہٰی کے عکم میں ہے، اور جومجلس کہ اس نظر سے اُس کے لیے منعقد ہو تجلسِ ذکر خدا ہے، کہ محبت وطاعت، وتغظیم وبیعت، وتصدیق وعقيدت، با(معاذ الله) إيذ ادعداوت، وتوبين دمخالفت، وتكذيب وبراءت \_ بالجمله امور يختضهُ ألُو ہيت دعبديت كے سوا ہر معاملہ خاصانِ خداخصوصاً حضورِ والا سے اس حیثیت اور اس کے اُمثال کے ساتھ بشہا دتِ قرآن وحدیث (١) "صحيح البخاري"، كتاب الدعوات، باب فضل ذكر الله، ر: ٦٤٠٨، صـ١١١٣ بتغيّر\_ (۲) یعنی جب ملائکہ جلسِ ذکر میں شریک ہوکررب عزّ وجل کے حضور حاضر ہوتے اور اہل مجلس کا حال عرض کرتے ہیں، رب عزّ وجل فرما تاہے : گواہ رہو! میں نے ان سب کو بخش دیا ، اس پر کوئی فرشتہ حرض کرتاہے: فلان اِن میں کا نہ تھا، وہ تواپنے کسی کا م کوآیا تھا،فر ما تاہے: بیدوہ اہلِ مجلس ہیں کہ اِن کا پاس بیٹھنے والا بد بخت نہیں رہتا، میں نے اُسے بھی بخش دیا، وللّٰ دالحمد۔ (٣) "صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء...إلخ، باب فضل مجالس الذكر، ر: ٦٨٣٩، صـ ١١٧١ بتغيَّر ـ

بعینہ جنابِ اُحدیت وحضرت ِعزّ تعزّ جلالہ کے ساتھ ہوتا ہے، پر وردگا ہِ عالم جا بجا قرآنِ مجید میں اپنے معاملات حضور کی طرف اور حضور کے معاملے اپنی جانب نسبت فرماتا ب: ﴿إِنَّ الْذِيْنَ يُبَايِعُوْنَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيْهِمْ ﴾ <sup>(1)</sup>ام محبوب! بيتك جولوگتم سے بيعت كرتے ہيں وہ اللہ سے بيعت کرتے ہیں، یہتمہارا ہاتھ اُن کے ہاتھوں پرنہیں،اللہ کا ہاتھ اُن کے ہاتھوں پر ہے۔ ﴿ مَنْ يُُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ (٢) جو رسول كي إطاعت كرتاب بيثك اللدكي اطاعت كرتاب-﴿فَلَمُ تَقْتُلُوهُمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمُ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهُ دَملي ﴾ (٣) تم نے اُنہیں قتل نہ کیا، ولیکن اللہ نے قتل کیا، اور وہ کنگریاں جب ا محبوب! تم ف أن كافرول ير تجينكين تم ف نه تجينكين تحين، بلكه الله ف چېنیکس\_ اور ﴿إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُوْلِهِ ﴾ (")، اور ﴿إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ (٥)، اور ﴿قُلِ الْأَنفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُوْلِ ﴾ (٢)، اور ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ (۱) پ،۲۶، الفتح: ۱۰ \_ (٢) پ٥، النساء: ٨٠\_ (٣) پ ٩، الأنفال: ١٧\_ (۴) پ ۱۸، النور: ٤٨\_ (۵) پ ۲۱، الأحزاب: ۲۹\_ (٢) ب ٩، الأنفال: ١\_

يُحَادُّونَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ ﴾ <sup>(1)</sup>، اور ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُوْلِهٖ مِنْ أَهْلِ الْقُولى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُوْلِ وَلِذِي الْقُرْبِلى ﴾ <sup>(٢)</sup>، اور ﴿ كَذَبُوْا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ ﴾ <sup>(٣)</sup>، اور ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُوْذُوْنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ ﴾ <sup>(٣)</sup>، اور ﴿ إِنَّمَا جَزَآءُ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ <sup>(٥)</sup>، اور ﴿ يَنْصُرُوْنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أَمُوا ﴾ <sup>(٢)</sup>، اور ﴿ إِذَا نَصُحُوا لِلَّهِ وَرَسُوْلِهِ ﴾ <sup>(2)</sup>، اور ﴿ يَنْصُرُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوا ﴾ <sup>(٣)</sup>، اور ﴿ إِذَا نَصُحُوا لِلَّهِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ <sup>(1)</sup>، اور ﴿ يَنْصُرُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوا ﴾ <sup>(٢)</sup>، اور ﴿ إِذَا نَصُحُوا لِلَّهِ بَيْنَ يَعَدِي اللَّهِ وَرَسُولُهُ ﴾ <sup>(1)</sup>، اور ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوا ﴾ <sup>(1)</sup>، اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوا ﴾ اللَّهُ وَالرَّسُولَةُ ﴾ <sup>(1)</sup>، اور ﴿ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمُوا ﴾ <sup>(1)</sup>، اور ﴿ إِذَا نَصُحُوا لِلَهِ

(۱) پ۲۸، المحاذلة: ۲۰\_
(۲) پ ۲۸، الحشر: ۲۰\_
(۳) پ ۲۸، التوبة: ۹۰\_
(٤) پ ۲۲، المائدة: ۳۳\_
(۵) پ ۲، المائدة: ۳۳\_
(۲) پ ۲۸، الحشر: ۸\_
(۲) پ ۲۸، التوبة: ۹۱\_
(۹) پ ۹، الأنفال: ۲۲\_
(۱) پ ۹، الأنفال: ۲۲\_
(۱) پ ۲۰، التوبة: ۲۱\_
(۲) پ ۱۰، التوبة: ۲۲\_



دىكى دىكى المالية المالية دوكم خاصان باركاة أحديت كے معاملات بارى عر وجل نے كو كر بعينه التي تشهر الے ، بلكه إن ميں بہت وہ بيں كه هيقة حضرت عر ت كے ساتھ ممكن نہيں، مثل بيعت، حصه غنيمت، و إيذا، ومحارَبت، ومدد، وضيحت، وفريب دہى وغير با، وہ سب بھى اپنى ذات پاك كى طرف نسبت فرمائے ، بلكه بعض كى حضرت رسالت اور حضور كے ياروں سے نفى فرما كر خاص الينے ہى قرار د بے، اى طرح كريمہ: ﴿ إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُ مُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ (<sup>س</sup>)، اور ﴿ لَا يُحَرِّ مُوْنَ مَا حَرَّ مَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ (<sup>س</sup>)، اور وَرَسُولُهُ ﴾ (<sup>1</sup>) وغير باميں الله وَرَسُولُهُ ﴾ (٥)، اور ﴿ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ وَرَسُولُهُ ﴾ (<sup>1</sup>) وغير باميں الله وَرَسُولُهُ ﴾ (٥)، اور ﴿ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ (<sup>1</sup>)، اور اور حضورِ اقدى صلى اللَّه وَرَسُولُهُ ﴾ الله مُورَسُولُهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ (<sup>1</sup>)، اور

> (۱) پ ۹، الأنفال: ۲٤\_ (۲) پ ۱، البقرة: ۹\_ (۳) پ ۲، المائدة: ۲٤\_ (۳) پ ۱۰، التوبة: ۷٤\_ (۵) پ ۱۰، التوبة: ۹۹\_

136

عنها \_ فرمات بي: ((أظننتِ أن يحيف الله عليكِ ورسوله)) ()، حالانکه معاملة حضوراورعا ئشهصد يقدكا ب اور بيبهى حديث وصحيح مسلم، مين وارد: ((لعن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربِّك)) <sup>(۲)</sup>، یعنی اگرتو نے سلمان وصہیب وبلال کو ناخوش کیا اور غصہ دلایا، توابیخ پروردگارکوناراض کیا، اوراسے خضب میں لایا''۔ اور تر مذی کی حدیث میں صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم کی نسبت وارد ہوا: ((مَن آذاهم فقد آذانی، و مَن آذانی فقد آذی الله)) <sup>(۳)</sup>، جواُنہیں اِیڈادے گامجھے ایذادےگا،اورجو مجھے ایذادے گاخدا کو ایذادےگا۔ اور احمد <sup>(۳)</sup> وتر مذی کی حدیث میں مولیٰ علی کرّم اللّٰہ وجہہ کی نسبت آیا: ((لايحبّ عليّاً منافق، ولا يبغضه مؤمن)) <sup>(٥)</sup>، ''<sup>عل</sup>ى كوكوني منافق دوست نه (1) "صحيح مسلم"، كتاب الجنائز، باب ما يقال عند دخول القبور والدعاء للأهلها، ر: ٥٦ ٢٢، صـ٣٩٢\_ (٢) "صحيح مسلم"، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل سلمان وبلال وصهيب رضي الله عنهم، ر: ٦٤١٢، صـ١١٠٢\_ (٣) "جامع الترمذي"، أبواب المناقب، باب في مَن سبّ...إلخ، ر: ٣٨٦٢، صـ٢٧٨\_ (٣) "المسند"، حديث أمَّ سلمة زوج النَّبي مَثْلَثْه، ر: ٢٦٥٦٩، ١٠ /١٧٦ بتصرّف\_ (۵) "جامع الترمذي"، أبواب المناقب، باب لا يحبّ عليًّا... إلخ، صـ ٨٤٦.

رکھےگا،اورکوئی مسلمان اس سے بغض نہ کرےگا''۔ اور بخارى() ومسلم كى حديث ميں وارد موا: ((آية الإيمان حبّ الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار) (٢)، دوسَّ انصاركي ايمان كي نشاني، اور بغض أن سے نفاق کی علامت ہے۔ اور بیا سی صورت میں ہے کہ محبت مولی علی اورانصار سے محبتِ خداورسول، اور عداوت ودشمنی اِن خاصانِ خدا ہے جناب ہاری اور اس کے رسول سے دسمنی وعداوت ہے۔ اور حديثِ ''صحيح بخاري شريف'' ميں جناب باري عرّ وجل سے ہے: ((ولا يزال عبدي يتقرّب إلىّ بالنوافل، حتّى أحببتُه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعَه الذي يسمع به، وبصرَه الذي يُبصِره به، ويدَه التي يبطش بها، ورِجلَه التي يمشي بھا)) <sup>(۳)</sup>، <sup>يع</sup>نی ميرا بندہ نوافل کے ساتھ مجھ سے نزد يک ہوجا تاہے، یہاں تک کہ میں اُسے دوست رکھتا ہوں ،اور جب میں اُسے دوست رکھتا (١) "صحيح البخاري"، كتاب الإيمان، باب علامة الإيمان حبّ الأنصار، ر: ١٧، صـ٦. (٢) "صحيح مسلم"، كتاب الإيمان، باب دليل على أنَّ حبَّ الأنصار وعلَّى رضي

الله عنهم، ر: ٢٣٥، صـ ٥٠\_ (٣) "صحيح البخاري"، كتاب الرقاق، باب التواضع، ر: ٢٥٠٢، صـ١١٢٧ بتصرّف\_ ہوں تو میں اُس کے وہ کان ہوجاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اور اُس کی وہ آنگھ ہوجا تا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے،اور اُس کا وہ ہاتھ ہوجا تا ہوں جس سے وہ کا م کرتا ہے،اور اُس کا وہ پاؤں ہوجا تا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔ بیرحد بیثِ جمیل اِس مدّ عا میں نُصِّ جلیل ہے۔

اسی طرح شواہداس مطلب کے قرآن وحدیث میں بکثرت ہیں،اورتر مذی کی حدیث میں بروایت جابر مولی علی کرّم اللّٰد تعالیٰ وجہہ کی نسبت وارد: سیدِ عالم صلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں:((ما أنحیتُه، ولکنّ اللّٰه انتحاہ)) <sup>(1)</sup>، میں نے اس سے سرگوشی نہ کی ، بلکہ اللّٰہ نے کی۔

<sup>(,ت</sup>فسيراتِ آيات الاحکام''<sup>(۲)</sup> ميں ہے: يويد أنّ يد الرسول التي

تعلو أيدي المبايعين هي يد الله، والله منزّه عن الحوارح وعن صفات الأحسام، وإنّما المعنى تقرير أنّ عقد الميثاق مع الرّسول كعقده مع الله من غير تفاوت بينهما، كقوله تعالى: ﴿مَنُ يُّطِعِ الرَّسُوُلَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ (٣)\_

اور پُرْظام کم ذکرِ ولاوت بإسعاوت وغير بإ احوال ِ حضرت رسالت ، اور (۱) "جامع الترمذي"، أبواب المناقب، باب ما انتحيته...إلخ، ر: ۳۷۲٦، صـ ٨٤٨ (۲) "تفسير النسفي" المسمّى بـ "مدارك التنزيل و حقائق التأويل"، الفتح، تحت الآية: ١٠، ٢ / ٥١١-(٣) په، النساء: ٨٠.

انعقادٍ مجلس إن اذ كارشريف اوربيانٍ مُحامدٍ جليله واوصافٍ جميله ً جناب خاتم النبوّ ة عليه افضل الصلاة والتخنية کے لیے اس نظر سے ہر گزنہيں کہ حضور حضرت ِعبد اللّٰد کے فرزنداور حضرت عبدالمطّلب کے یوتے ہیں، بلکہ خاص وعام اسی نظر سے کہ حضور رسولِ خدا ومحبوبِ کبریا ہیں عمل میں لاتے ہیں، اور تعلق قصد کا ذکر حضرتِ رسالت سے بعد لحاظ اس حیثیت کے مجلس ذکرِ الہی ہونے میں کچھ حرج نہیں کرتا، لا جرم بحيثيت رسالت ومحبوبيت حضرت عزّت ذكر حضورا سمجلس مبارك يرذكر البي ومجلس ذ کرالہی کے فضائل صادق آتے ہیں۔ وجیر سوم: کمبھی خلق کے ساتھ کوئی معاملہ صرف اس وجہ سے کہ حکم خدا وموجبِ رضائے مولیٰ ہے خدا کی طرف نسبت کیا جاتا ہے، اور وہ معاملہ بعینہ اللّٰہ عرِّ وجل كے ساتھ قرار پاتا ہے، وہ خود فرماتا ہے: ﴿ مَنْ ذَا الَّدِيْ يُقُوضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ <sup>(1)</sup>، حالانك قرض مخلوق كودياجا تاب-<sup>• دصی</sup>ح مسلم شریف<sup>• • (۲)</sup> میں ابو ہر *بر*ہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں:'' اللہ عرّ وجل روزِ قیامت فرمائے گا: ((یا ابن آدم ا مرضتُ فلم تعدني) ا\_فرزند آدم ا مي بارجوا تو ميرى عيادت كونه آيا،

عرض کرےگا:اےرب میرے! میں تیری عیادت کو کیونکر آتا؟! تُو تو ربّ العالمین ہے،فرمائے گا: تجھے معلوم نہ تھا کہ میرافلاں بندہ بیارہوا! تُو اُسے پوچھے نہ گیا،تُو نے (ا) پ ۲۷، الحدید: ۱۱۔

(۲) "صحيح مسلم"، كتاب البرّ والصّلة، باب فضل عيادة المريض، ر: ٦٥٥٦، صـ١١٢٦-

نہ جانا کہ اُسے یو چھنے جاتا تو مجھے اُس کے پاس یاتا، ((یا ابن آدم! اُستطعمتك فلم تطعمني))، اے ابنِ آدم ! میں نے تجھ سے کھانا مانگا، تُو نے مجھے کھانا نہ دیا، عرض کرے گا: اے رب میرے! میں تجھے کیونکر کھانا دیتا؟! تُو تو ربّ العالمین ہے، فرمائے گا: تُونے نہ جانا کہ میرے فلاں بندے نے بچھ سے کھانا مانگا! تُونے نہ دیا، تُونے نہ جانا کہ دیتا تو اُسے میرے پاس یا تا، ((یا ابن آدم! اُستسقیتك فلم تسقنی))، اے آ دم کے بیٹے ! میں نے بچھ سے پانی ما نگا، تُونے نہ پلایا، عرض کر ہے گا: اے رب میرے! میں تجھے کیونگریلاتا؟! تُوتو ربِّ العالمین ہے،فرمائے گا: تجھ سے میرےفلاں بندے نے پانی مانگا، تُونے نہ پلایا!اگر تُو اُسے پلا تا تو میرے پاس یا تا۔ اس سے بڑھکر سند جلیل کیا ہوگی ؟!اللہ اللہ ! جب ایک بندے کی بیار پر ی کرنا، اُسے کھانا دینا، یانی پلانا افعالِ رضائے الہٰی ہونے کے سبب یوں تعبیر کیے گئے، حالانکہ ربّ العالمین ان باتوں سے یاک ہے، تو سید العباد وسید الحبو بین صلی اللدنعالي عليه وسلم كاذكر كيونكرذ كرِالْهي نه ہوگا؟! ۔ لاجَرم، ذکرِ ولا دت شریف کہ خدا کی رضا اور اُس کی خوشنو دی ہی کے لیے کرتے ہیں، اور حضرتِ رسالت کی تعظیم وتو قیر واظہارِ عقیدت وصدق محبت، اور

نعمتِ ولادت کی شکر گزاری (کہ سب مطلوبِ خدائے قدیر ہیں) ملحوظ رکھتے ہیں، قطعاً اس نظر سے بھی ذکرِ الہٰی تقدّس وتعالیٰ ہے، اور بیجلس بعینہ مجلس ذکرِ خدا ہے۔ وجہ چہارم:''تحفۃ الا خیارتر جمہ مشارق الانوار'' سے منقول ہوا کہ: قرآن وحدیث پڑھنا، لوگوں کو وعظ وتھیحت کرنا، درود وکلمہ پڑھنا، بیسب ذکر میں داخل ہے، اورالیی مجلس اِن فضائل کو جو حدیثِ مسلم: ((لا یقعد قوم یذ کرون اللّٰہ اِلّا

حفّتهم الملاتكة))<sup>(1)</sup> وغير با<sup>(1)</sup>ميں مذكور مشمل، اور خدا كانام باك تو ہزاروں بار اس مجلس میں لیاجا تاہے، تواس کے جلسِ ذکرِ الہی ہونے میں تر ڈ دو تامّل کیا ہے؟۔ وجدٍ پنجم: بحوالهُ ' تفسير كبير' ' ( " ) عنقريب آتاب كه شكر پر إطلاق ذكر صحيح ہے،اور مجلس شکرِ الہی کی ہے، بہقابلہ نعمتِ ولا دتِ باسعادت، اس نظر سے بھی اُسے مجلس ذكرال ی کہنا بجاہے۔ وجر شم : ذکر کے طرق محد ود و متعین نہیں ، بلکہ اُس کی کثرت مطلوب ہے ، ﴿ وَاذْ كُوُوْ اللَّهَ تَحْتِيْر الله مَعْيُد الله مَعْيُد الله عَدِير من الله عنه الله عنه الله عنه الما الله عنه الما الله الما الله عنه الما الله الما الله الله الما الله الما الله ال فضائل ومُحامدِ خاصانِ خدا کے ضمن میں ہو،خود پر وردگارِ عالم نے اپنی مدح وذکر کو قرآن مي بهى ذكر ومدحتِ حضور كالمتضمّن كيا، جس كابيان كريمة : ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُداى؟ (٥)، وكريمة : ﴿سُبْحِنَ الَّذِي أَسُراى؟ (١) وغير با آیات سے گزرا۔ کیاان آیات میں خدا کا ذکراور اُس کی تعریف نہیں؟!اور طرق ذکر میں بدعت کو کیامداخلت؟ ۔ وللمذاطرق اربعه صوفية كرام في بهت طرق إحداث فرمائ ، كه بعض إن (1) "صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع...إلخ، ر: ٥٥٨٦، ص-١١٧٣\_ (٢)"شعب الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وجل، ر: ٥٣٠، ١ ٣٤٣-(٣) "التفسير الكبير"، البقرة، تحت الآية: ٢،١٩٨ / ٣٣٠-(۵) پ ۲۸، الصف: ۹\_ (٣) پ٢٨، الجمعة: ١٠. (۲) پ٥١، الإسراء: ۱\_

ے شاہ ولى اللہ صاحب نے بحى '' قول الجميل''<sup>(1)</sup> ميں بيان كيے، اور مجتهد الطاكفہ اسماعيل نے بحى ''صراط المتنقيم' عيں برقر اروقائم ركھے، بلكه اور برد هائے۔ تو ہم بحى اگرو ى طريق جوقر آن ميں بحى پايا جاتا ہے، يعنى ذكر اللى وذكر رسول ايك مضمون ميں كريں تو كيا حرج ہے؟! بغوى نے اين عباس تقسير كريمہ: (يَآيَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا اذْكُوُوْا اللَّهَ ذِكُواً تَحْثِيْواً (<sup>1)</sup> ميں ذكر كيا: لم يفرض <sup>(11)</sup> الله على عبادہ فريضة إلا جعل لها حدّاً معلوماً، ثمّ عذر أهلها في حال العذر غير الذكر فإنّه لم يحعل لها حدّاً معلوماً، ثمّ عذر أهلها أحداً في تركه إلا مغلوباً على عقله، وأمرهم به في الأحوال كلّها، قال الله تعالى: ﴿فَاذْكُرُوْا اللَّهُ قِيَاماً وَقَعُوْداً وَعَلَى جُنُوْبِكُمْ ﴾ <sup>(1)</sup>، وقال

## 101

الله تعالى: ﴿اذْكُرُوْا اللَّهَ ذِكُراً كَثِيُراً﴾ (!) بالليل والنهار في البرّ والبحر والصحّة والسقم في السرّ والعلانية (٢)\_ وجی<sup>ہ مف</sup>قم: امام نو دی<sup>(m)</sup> امام قاضی عیاض سے فقل کرتے ہیں: ذکرِ الہٰی دو فتہم ہے: ذکرِ قلب وذکرِ لسان، اور ذکرِ قلب بھی دونتم ہے: تفکر وتد برعظمت وجلال الہی، وجبروت دملکوت دآیاتِ ارض وساوات میں، اورا سے اعظم وارفع أقسام ذکر لکھتے ہیں۔ اور ذات بابر کات سرورِ کا سُنات اعظم آیات الہٰی ہے، جس کے حالات وصفات میں فکر کرنے سے کمال عظمت وجلال حضرت عرّ ت خلام ہوتا ہے، اور إر بإصات ومجمزات وغرائب واقعات وعجائب حالات ( كهوقت ولادت بإسعادت اوراُس کے اوّل وآخر ظہور میں آئے ) پڑھنے اور سننے سے باً دنیٰ توجہ نہایت قدرت وكمالِ حكمت وقدّ وسيتِ جنابِ أحديت مجھى جاتى ہے۔ ولہذا پر وردگار تقدّ س وتعالىٰ نے حضور کے کمالات وعجائب واقعات کواینی یا کی وعظمت کا بیان کھہرایا ہے،اوراین قد وسيت وطہارت كوأن سے ثابت كيا ہے، كما قال تعالى: ﴿ سُبُحْنَ الَّذِي ٓ أُسُراى ﴾ (م) \_

(١)پ٢٢، الأحزاب: ٤١ ـ (٢) "تفسير البغوي" المسمّى بـ"معالم التنزيل"، الأحزاب، تحت الآية: ٤١، ٣٤/٣ بتغيّر ـ (٣) "المنهاج شرح صحيح مسلم بن الححّاج"، الحزء ١٧، صـ١٥ ـ (٣) پ٥١، الإسراء: ١ ـ

111

وجرم من الله المعنى الوالفضل عياض مالكى رحمه الله تعالى "شفا" ميں ابن عطا المست فتل كرتے بين كه وہ كريمة : ﴿ وَدَفَعْنَالَكَ ذِحُوكَ ﴾ (١) كواس طرح تفير كرتے بين : جعلت تمام الإيمان بذكري معك (٢) - حاصل بير بحكه رب عر وجل الم حميب اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم سفر ما تا بے : كى كا ايمان تمام تبيل موتا جب تك تمهميں مير بر ساتھ ذكر نه كر بي نفس كلمه ہى ميں ديكھيے ہزار بار لا إله الا الله كم، اور أس كى تقد يق كر بي ما ون محمد در سول الله ك ذكر كے كچھ كام تبيل آتا-ور مرى تفير أنهيں سے تقل فرماتے بيں : جعلتك ذكر أمن ذكري، دوسرى تفير أنهيں سے تقل فرماتے بيں : حصلتك ذكر أمن ذكري،

فمَن ذكرك ذكرني <sup>(۳)</sup>، <sup>يع</sup>نى ا\_محبوب! ميں نے تحقّص اپنا ذكر كيا ہے، جو تيرا ذكر كرے وہ ميرا ذكر كرتا ہے۔اور امام جعفر صادق رضى اللہ تعالى عنہ سے روايت كرتے ہيں: لايذكرك أحد بالر سالة إلا ذكرني بالر بوبيّة <sup>(۳)</sup>، كوئى تمہيں رسالت كے ساتھ ذكر نہ كرےگا، گر مجھے ربوبيت كے ساتھ ذكر كرےگا۔

(١) پ ٣٠، ألم نشرح: ٤\_
 (٢) "الشفاء بتعريف حقوق المصطفى"، الباب الأوّل في ثناء الله تعالى عليه وإظهاره...إلخ، الفصل الأوّل، الحزء الأوّل، صـ ٢١ بتصرّف\_
 (٣) "الشفاء بتعريف حقوق المصطفى"، الباب الأوّل في ثناء الله تعالى عليه وإظهاره...إلخ، الفصل الأوّل، الحزء الأوّل، صـ ٢١ بتصرّف\_
 (٣) الشفاء بتعريف حقوق المحطفى"، الباب الأوّل في ثناء الله تعالى عليه وإظهاره...إلخ، الفصل الأوّل، الحزء الأوّل، صـ ٢١ بتصرّف\_

د یکھو!ان تفسیرات کے طور پر آیتِ قر آن سے ثابت ہوا کہ ذکرِ حضرتِ <sup>(۱)</sup>

(1)اضافەدلاكل:

ذ کر شریف مولائے عاکم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بعینہ ذکرِ الہٰی عرّ وعلا ہونے پر آٹھ وجہیں کہ اعلیٰ حضرت سید نا تاج الحققین قدّس سرّ ہ المکین الامین نے اِفادہ فرما نمیں ، بحد اللہ تعالیٰ کافی دافی ہیں، مگر ذکرِ حبیب حبیبِ قلوب اور زیا دتِ خیر خیرِ مطلوب ، لہٰذا فقیر غفرلہ المولی القد سے بارہ وجہیں اور بڑھائے ؛ کہ بیں کاعد دیکھیل پائے۔

فاقول وباللدالتوفيق: وجيرتهم: دَيلمي مندرالفردوس ميں حضرت معاذ بن جبل رضي اللد تعالى عنه سے راوى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرماتے بين: ((ذكر الأنبياء من العبادات وذكر الصالحين كفَّارة)) [ انظر: "كشف الخفاء ومزيل الإلباس"، حرف الذال، تحت ر: ٥،١٣٤، ١ /٤٧٦]، "أنبياعليهم الصلاة والسلام كاذكر عبادت ب، اوراوليا کا ذکر گنا ہوں کا کفارہ'' ۔ بلکہ وہی حضرت ام المؤمنین صدّ یقنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے را وی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں: ((ذکر علیّ عبادۃ)) ["الفردوس ہمائور العطاب"، ر: ۳۱۹۱، ۲ /۲۶۲]، ''علی کاذ کرعبادت ہے''۔ توذ کرِ اکرم سیدِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم اجلّ عبادات سے ہے، اور عبادت الہی اگر ذکرِ الہی نہ ہوئی تو اور کیا چیز ذکر ہوگی؟! عبادت تو عبادت حدیث تو ہر طاعت کو ذکرِ الہی بتاتی ہے،طبرانی ''معجم کبیر'' میں داقدلیثی رضی اللَّد تعالى عنه سے راوى: رسول اللَّد صلى اللَّه تعالى عليه وسلَّم فرماتے ہيں: ((مَن أُطاع اللَّه فقد ذكر الله، وإن قلّت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن)) [ "المعجم الكبير"، اسمه واقد، ر: ٤١٣، ٢٢ / ١٥٤]، "جس في الله عزّ وجل كي إطاعت كي بيتك أس في خدا كا ذکرکیا،اگرچہ اُس کے نماز،روزے، تلاوت،نوافل تھوڑے ہوں۔ وجدٍ دہم: ابُوَعَيم'' حليہُ' میں عمروبن جموح رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی: رسول اللہ صلی اللدتعالي عليه وسلم فرماتي بين: رب عزّ وجل فرما تاب: ((إذَّ أوليا في من عبادي وأحبَّا في =

= من خلقي الذين يذكرون بذكري وأذكر بذكرهم)) [ "حلية الأولياء"، مقدّمة المصنّف، عمرو بن الحموح، ر:٥، ١ / ٣٦، بتصرّف]، "بيتك مير بندول سے مير ولى اور ميرى خلق سے مير محبوب وہ بيں كه مير زر زر ان كا ذكر ہوتا ہے، اور أن ك ذكر سے مير اذكر" بير حديث تفر صرت محبوب ان خدا كى يا دخدا كى يا د برجل وعلا وصلى اللہ تعالى عليہ وسلم \_

وجِرووازويهم: <sup>دست</sup>نِ نَسانَى شريف ' ميں جابر بن عبداللدوجابر بن عمير ه رضى اللدتعالى عنهم ، بندِ<sup>حس</sup>ن مروى: رسول اللد<sup>ص</sup>لى اللدتعالى عليه وسلم فرماتے ميں : ((كلّ شيء ليس من ذكر الله فهو لهو ولعب، إلّا أن يكون أربعة: ملاعبة الرحل امرأتَه، و تأديب الرحل فرسَه، و مشى الرحل بين الغرضين، و تعليم الرحل السباحة)) [ "السنن الكبرى"، للنَسائي، أبواب الملاعبة، ملاعبة الرحل زوجته، ر: ٨٩٣٨، ٥ /٣٠٢]، جو چَيْر ذكر = = الہی سے نہیں وہ سب کھیل کود ہے مگر چار باتنیں : مرد کا اپنی عورت سے کھیلنا، اپنا گھوڑ اسد ھانا، اور چاند ماری کے میدان میں چلنا،اور تیرنے کی تعلیم ۔ سیز دہم : ہڈ ارحضرتِ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی : رسول اللہ صلی اللہ

تعالى عليه وسلم فرماتي بي: ((الدنيا ملعونة ملعون ما فيها، إلاّ أمراً بمعروف، أو نهياً عن منكر، أو ذكر الله)) [ "مسند البزّار"، مسند عبدالله بن مسعود، ر: ١٧٣٦، ٥/٥١٥ ]، "ونيا پرلعنت ٢ٍ، اورجو پَحددنيا ميں ٢ٍسب پرلعنت ٢ٍ، مكرا يحصحكام كاتهم دينا، يا بركام مسمنع كرنا، ياخداكا ذكر"\_

جِهَار وَبَم: تَرْمَدُى رَنْتُوْلِجَامع الترمذي"، كتاب الزهد، باب منه حديث كلّ كلام...إلخ، ر: ٢ ٢ ٢ ٢، صـ ٤ ٩ بتغيّر رَنْتَهُماتِن ماجه رَنْتَقَوْضُن ابن ماجه"، كتاب الفتن، باب كفّ اللسان في الفتنة، ر: ٢ ٣٩٧ ، صـ ٣ ينغيّر رَنْتَهُمام ["المستدرَك"، كتاب التفسير، تفسير سورة عمّ يتساء لون، ر: ٣ ٣ ٣ ، ٢ ١٤ ٩ بتغيّر ]، يَبِيقى <sup>حض</sup>رتوامّ المؤمنين امّ حبيب ينت الي سفيان رضى الله تعالى عنهما ت راوى: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرمات بين ((كلام ابن آدم كلّه عليه لا له، إلا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر، أو فرمات بين (تركلام ابن آدم كلّه عليه لا له، إلا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر، أو يرائل عز وحل)) ["شعب الإيمان"، باب في حفظ اللسان، ر: ٤ ٩ ٩٤، يرائل ت روكنا، بيا الله توالى كاتم ما يركلام أس كومشر ب، أس كنفى كانبيس، مكر بعلانى كاتم ما ير

يانزدهم:''صحيح بخارى''ميں حضرت ايوموى اشعرى رضى اللد تعالى عندے ہے: رسول اللہ صلى اللہ تعالى عليہ وسلم فرماتے ہيں: ((مثل الذي يذكر ربّه و الذي لا يذكر ربّه، مثل الحي و الميّت)) [ "صحيح البحاري"، كتاب الدعوات، باب فضل ذكر الله، ر: ٦٤٠٧، صـ٦١١٦ ]، ''جواپنے ربكاذكر كرتا ہے اور جونہيں كرتا أن كى كہاوت اليك ہے= = يحيي زنده اورمرده'' ـ <sup>(صحيح</sup> مسلم'' ميں بيرحديث يوں ہے: ((مثل البيت الذي يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه، مثل الحي والميّت)) [ "صحيح مسلم"، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة النافلة في بيته...إلخ، ر: ١٨٢٣، صـ٣١٧]، ''جس گھر ميں خداكا ذكر ہوتا ہے اور جس ميں نييں ہوتا اُن كى مثال زندہ ومردہ كى مانند ہے''۔

شانزويهم: اما متر مدى محمد بن على بسند <sup>حس</sup>ن ["نوادر الأصول في معرفة أحاديث الرسول"، الأصل التاسع والخمسون والمئتان في دفع الوسوسة، ر: ١٧١٦، صـ ٥ . ٦ بتصرّف ] اور ابن الى الدنيا ["التوبة"، الصراع بين الإنسان والشيطان، ر: ۹۲، ص-۱۷۰] والو يعلى["مسند أبي يعلى"، مسند أنس بن مالك، ر: ٤٣٠١، ٣٧٦/٣ بتصرّف] وبيهيقي حضرت ِانس رضي الله تعالى عنه ے راوي: رسول الله صلى الله تعالى عليہوالم فرماتے إي:((الشيطان يلتقم قلب ابن آدم، فإذا ذكر الله خنس عندہ وإذا نسي التقم قلبه)) [ "شعب الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وجل، ر: ٤٠، ۳٤٦/۱ بتغیّر ]''شیطان آ دمی کا دل اینے موضط میں لیے رہتا ہے، جب بندہ خدا کا ذکر کرتا ہے اُس وقت دیک جاتا ہے، اور جب غافل ہوتا ہے پھر دل کومونھ میں لے لیتا ہے''۔ ہفد ہم: معتد دحد یثوں سے ثابت کہ'' آ دمی پرجلوت یا خلوت میں جوساعت یا دِخدا سے خالی گزرے گی وہ روزِ قیامت اُس پر حسرت وندامت اور اللہ عزّ وجل کی طرف سے مواخذ ب كي ياعث بوكى '،طبرانى ' بعجم كبير' [ "المعجم الكبير"، قطعة من المفقود، ر: ٢٢١، ٢٠ /٢٢١] وُ وسيطٌ ثين بستدِ صحيح ["المعجم الأوسط"، مَن اسمه على، ر: ٤ ۲۰، ۳ / ۲۰]،اور بیہقی حضرت ِعبداللَّد بن مُغفل رضی اللَّد تعالیٰ عنہ سے راوی: رسول اللَّد صلى اللدتعالى عليه وسلم فرمات عيں: ((ما من قوم احتمعوا في محلس فتفرّقوا ولم يذكروا الله، إلَّا كان ذلك المحلس حسرة عليهم يوم القيامة)) ، ["شعب =

= الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وجل، ر: ٥٣٣، ١ / ٣٤٤، ٣٤٥ بتغيَّر ]، بِيهِتْي بسترِ جِيرٍ["شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وحل، ر: ١٢٥، ١ / ٣٣٦]، اور طبراني حضرت ِمعاذين جبل رضي اللَّد تعالى عنه سے راوي: رسول اللَّد صلَّى اللَّد تعالى عليه وسلَّم فرمات ٢: ((ليس يتحسّر أهل الجنّة إلّا على ساعة مرّت بهم لم يذكروا الله فيها)) ["المعجم الكبير"، معاذ بن جبل، ر: ٢٠، ١٨٢ / ٩٤]، الوراور["سنن أبي داود"، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقوم الرجل من محلسه...إلخ، ر: ٤٨٥٦، صـ ٦٨٦، ٦٨٦ ] وترند كيا فاده تحسين ["جامع الترمذي"، كتاب الدعوات، باب ما جاء في القوم يحلسون ولا يذكرون الله، ر: ٣٣٨٠، صـ ٧٧٢ بتصرُّف] ، اوراتن ابی الد نیا دبیہ بیجی حضرتِ ابو ہر رہے درضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرمات بي: ((مَن قعد مقعداً لم يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة))...الحديث ["شعب الإيمان"، با ب في محبَّة الله عزَّ وجل، ر: ٤٤٥، ۲ ۷۷۱ بتغیّر ]- ابن ابی الد نیا دبیع چی حضرت ام المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے راوی: رسول التُرصلي التُدتعالي عليه وسلم فرمات بين: ((ما من ساعة تمرَّ بابن آدم ليذكر الله فيها بخير، إِلَّا تحسِّر عليها يوم القيامة)) [ "شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وجل، ر: -[ ""]/ 1 .011

محجر بهم: احاديث سے ثابت كه ' مجلس غير ذكر اللهى كى بد بو مرے ہوئے گد ہے كى مثل، بلكه اس سے بھى بدتر ہوتى ہے' ۔ امام احمد بستمر صحح [ "المسند"، مسند أبى هريرة، ر: مثل، ملكه اس سے بھى بدتر ہوتى ہے' ۔ امام احمد بستمر صحح [ "المسند"، مسند أبى هريرة، ر: مثل، ١٠٨٢٧ تا ٢٢٦]، والو داود [ "سنن أبي داود"، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقوم... إلخ، ر: ٢٥٨٥، صـ ٢٨٥ بتغير ] وحاكم بافادة تشجيح حضرت الو ہريره رضى اللہ تعالى عنه سے راوى: رسول اللہ صلى اللہ تعالى عليه وسلم فرماتے ہيں: ((ما من قوم يقومون من محلس لا يذكرون اللہ الحقق و حل ۔ فيه، إلا قاموا عن مثل حيفة حمار، وكان =

10%

= عليهم حسرة يوم القيامة)) [ "المستدرك"، كتاب الدعاء و التكبير، ر: ١٨٠٨، ١٩١٢ ]- ابوداودطيالي (للفظينيد أبي داود الطيالسي"، مسند حابر رضي الله عنه، ر: ١٩١٢، ١/ ٢٢ ٢ (للفظينية يبقى "شعب الايمان"، اورضياء (مختارة "ميل بسند محجر راوى: رسول الله صلى اللدتعالى عليه وكلم فرماتي بيل: ((ما احتمع قوم ثمّ تفرّقوا عن غير ذكر الله وصلاة على النبي -صلى الله تعالى عليه وسلم -، إلا قاموا عن أنتن من حيفة)) [ "شعب الإيمان"، باب في تعظيم النبي صلّى الله تعالى عليه وسلم... إلخ، ر: ١٥٧٠

توزدېم:''جامع تر ندى'' ميں <sup>حض</sup>رت ِعبداللدين عمررضى اللدتعالى عنہما ہے ہے: رسول اللہ سلى اللہ تعالى عليہ وسلم فرماتے ہيں: ((لا تكثر الكلام بغير ذكر الله تعالى؛ فإنّ كثرة الكلام بغير ذكر الله قسوة القلب، وإنّ أبعد النّاس من الله القلب القاسى)) [''جامع الترمذي''، أبواب الزهد، باب النهى عن كثرة الكلام إلّا بذكر الله، ر: 1231، صـ200]، ''غيرِ ذكرِ خداميںكلام يہت نهكر؛ كماس ہے ول شخت ،وتا ہے، اور سب سے زيادہ خدا ہے دُور شخت ول ہے''۔

بستم: بيبيق "شعب الايمان" على محول مصمرًا راوى: رسول اللدسلى اللد تعالى عليه وسلم فرمات بيل: ((إنّ ذكر الله تعالى شفاء، وإنّ ذكر النّاس داء)) ["شعب الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، الفصل الثاني في ذكر آثار وأخبار ووردت في ذكر الله عزّ وحل، ر: ٧١٧، ١ / ٩٩٩، ٢، ٤١]، "بيتك اللدتعالى كاذكر شفاب، اوربيتك آ دميول كا ذكر بيارى بيئ \_ ابني الدنيا امير المؤمنين عمر فاروق اعظم رضى اللدتعالى عنه كا ارشاد روايت كرتي بيل: لا تشغلوا أنفسكم بذكر النّاس؛ فإنّه بلاء وعليكم بذكر الله ["ذمّ الغيبة والنميمة"، باب لا تشغلوا أنفسكم بذكر النّاس؛ فإنّه بلاء وعليكم بذكر الله ["ذمّ الغيبة

رسالت ذكرِ خدائے تعالیٰ ہے۔ابِ ا<sup>ص</sup>ل دلیل کے کبریٰ کا ثبوت لیچے!اما <sup>مسلم (۱)</sup> ابو *بری*ہ وابو*سعید خدر*ی رضی اللہ تعالیٰ *عنہما سے روایت کرتے ہیں*:قال رسول اللہ صلّی اللہ تعالی علیہ و سلّم: ((لا یقعد قوم یذکرون اللّٰہ الّا حفّتهم الملائکۃ، وغشیتھم الرحمۃ، ونزلت علیھم السکینۃ، وذکرھم اللّٰہ

= ب، ذكر خدا مي كگر دو ، دواز دہم سے يہاں تك كى حديثوں مي جو شاعتيں ، قباحتيں ، ذمتيں غير ذكر اللى كى ذكور ہو كيں كه دو محيل كود ب ، ملعون ب ، معنر ب ، موت ب ، دل كو شيطان كر موضو ميں دينے والا ب ، روز قيامت حسرت وندامت ب ، مواخذ كالله يكا باعث ب ، مر ب گد هے كی مثل بد بوب ، دل كو تخت اور خدا ہے دُور كرنے والا ب ، بيمارى ب ، بلا ب ، مسلمان كا ايمان گواہ ب كه ذكر شريف حضور سيد عاكم صلى اللہ تعالى عليه وسلم ان آفات سے پاك دمبر اب ، أن كے غلاموں كے ذكر كر وقت رحمت اتر تى ب : ((عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة)) ["سحشف الحفاء"، حرف العين المه ملة ، د: ٢ ١٧٢٠ ، ٢ / ١٨ ]، أن كا ذكر توار فع واعلى ب ، لا جَرم باليقين أن كا ذكر پاك بعين المه ملة ، د: حمو الحمد للدرت العالمين ۔ حضرت عالم ابلسنت مذ خله العالي الله العالى الله الله العالي ال

(1) يوحديث المام احمد ["المسند"، مسند أبي هريرة، ر:٩٧٧٩، ٣ /٥٥٦، ٤٥٦] وترفركي ["حامع الترمذي"، كتاب الدعوات، باب ما حاء في القوم...إلخ، ر:٣٣٧٨، صـ٧٧١] واتن ماجه ["سنن ابن ماجه"، كتاب الأدب، باب فضل الذكر، ر: ٣٣٧٩، صـ ٣٣٢] واتن ظبان["صحيح ابن حِبّان"، كتاب الرقائق، ذكر صفوف ر: ٣٧٩٩، صـ ٣٣٩] واتن ظبان["صحيح ابن حِبّان"، كتاب الرقائق، ذكر صفوف الملائكة...إلخ، ر: ٨٥٢، صـ ١٩٥] والو<sup>نتي</sup>م ["حلية الأولياء"، عبد الرحمن بن مهدي، ر: ٣٢٩٣، ٩ / ٢٥ بتغيّر] في جمي أن سےروايت كي۔ حضرت عالم المسنّت مدتخلير۔

فيمن عنده)) ()، يعنى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرمات بين: \*\* كوئى قوم نهيس تبيثهتي كه خدا كوياد كريں مگرفر شتے أنہيں گھير ليتے ہيں، اور رحمت اُنہيں ڈھانپ ليتی ہے، اور سکینہ اُن پر نازل ہوتا ہے، اور خدائے تعالٰی اُس جماعت میں جو اُس کے پاس ہے اُن کا ذکر کرتا ہے''۔ اور د صحيحين '(٢) كى حديث ميں مرفوعاً وارد: ((يقول الله تعالى: أنا عند ظنّ عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرتُه في (1) "صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع... إلخ، ر: (٢) بيحديث بخاري وسلم وترندي["جامع الترمذي"، كتاب الدعوات، باب في حسن الظنّ بالله ... إلخ، ر: ٣٦٠٣، صـ ٨٢ بتغيّر ] وَسَائَي["السنن الكبرى"، ذكر أسماء الله تعالى وتبارك، ر: ٢٧٧٣٠، ٤ ٢١٢/ ٢٩ بتصرّف] وابن ماجه في ابو مريه ["سنن ابن ماجه"، كتاب الأدب، باب فضل العلم، ر: ٣٨٢٢، صـ ٦٤٤ ]، اور احمد في بستر يحيح الس بن ما لك ["المسند"، مسند أنس بن مالك بن النضر، ر: ٢٢٤٠٨ ، ٢٧٧/ بتغيّر]، اورطبرائي ["المعجم الكبير"، أحاديث عبد الله بن عبّاس، ر: ١٢٤٨٤، ١٢/١٢] ويذار في بسندِ جيد، اور بيهي في نن "شعب الايمان" ميں ابن عباس ["شعب الايمان"، باب في محبّة الله عزّ وجل، ر: ٥٥١، ١ /٣٥٠ بتغيّر ]،اورطبراني ني بسندِ حسن معاذبن السرضى اللد تعالى عنهم ، روايت كى، ولفظ هذا: ((لا يذكرني في ملا إلا ذكرته في الرفيق الأعلى)) [ "المعجم الكبير"، معاذ بن أنس، ر: ٣٩١، ٢٠ /١٨٢ ] حضرت عالم ابلسنّت مدّخله-

دیکھو!ان دوآیتوں میں ذکر مَجامع میں بالتصریح طلب فر مایا ہے،اور مجالسِ ذکر میں حاضر ہونے کی بھی تحریص <sup>(۵)</sup> وتر غیب حضور اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

(۱) "صحيح البخاري"، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى ويحذر كم...إلخ، ر: ٧٤٠٥، صـ١٢٧٣، و"صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء ، باب الحكّ على ذكر الله تعالى...إلخ، ر: ٦٨٠٥، صـ١١٦٦-

- (٢) پ٢، البقرة: ١٥٢\_
  - (٣) پ٢، البقرة: ١٩٨\_
  - (۴) پ۲، البقرة: ۲۰۰۰\_
    - (۵)زيادت احاديث:

تین حدیثیں متن میں ابھی گزریں ،اورتین کا پتاہم نے اُن کے حاشیہ پر دیا ،آٹھ متن =

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

= میں یہاں آتی ہیں،اور تنین کا پتا اُن کےحواشی پر ہوگا،اورایک حدیث متن اور دوحاشے میں شوت تداعى كى بحث ميں عنقريب آتى <sub>ث</sub>يں،سب بيں ہوئيں،حديث ۲۱: بيہ چق''شعب الايمان'' میں حضرتِ انس رضی اللَّد تعالیٰ عنہ سے را وی: رسول اللَّد صلَّى اللَّد تعالیٰ علیہ وسلَّم فرماتے ہیں : ((لأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلاة الفحر إلى طلوع الشمس أحبَّ إليَّ من الدنيا وما فيها، ولأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلاة العصر إلى أن تغيب الشمس أحبَّ إلى من الدنيا وما فيها)) [ "شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وجل، فصل في إدامة ذكر الله عزَّ وجل، ر: ٥٥٩، ٣٥٢/١ ]، "مجمحانياايك كروه كساته بیٹھ کرنمازِ فجر کے بعد طلوع آفتاب تک ذکرِ الہی کرنا تمام دنیاد مافیہا سے زیادہ محبوب ہے،اور مجھے اپناایک جماعت کے ساتھ بیٹھ کرنما نِ عصر کے بعد غروبِ شمس تک یا دِخدا کرنا تمام دنیا د مافیہا سے زياده عزيز ب\_ حديث ٢٢ تا ٢٥: امام احمر ["المسند"، مسند أنس بن مالك بن النضر، ر: ١٢٤٥٦، ٢٨٦/٤ ] والويعلي ["مسند أبي يعلى"، مسند أنس بن مالك، ر: ٣٢٨/٣،٤١٤١ ] وسعيد بن منصور [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ١٨٨٤، ١ /٢٢٣ نقلًا عن سعيد بن منصور ] ويرّ اروطراني ["المعجم الأوسط، مَن اسمه أحمد، ر: ١٥٥٦، ١ /٤٢٤] وابن شابِّين ["الترغيب في فضائل الأعمال وثواب ذلك، ر: ١٦٠، صـ ١٨٢] وضياب يرضيح حضرت انس بن مالك ["الأحاديث المختارة"، ر: ٢٦٧٧، ٧ /٢٣٥، ٢٣٦] ، اور طبراني ["المعجم الكبير"، ر: ٥٩٧\_ سهيل بن الحنظلة، ر: ٦٠٣٩، ٦ /٢١٢] وتيهيمي ["شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وجل، ر: ٦٩٥، ١ /٣٩٤، ٣٩٥] وضا ["الأحاديث المختارة"،تحت ر: ٢٦٧٨، ٧ / ٢٣٦] وحسن بن سفيان[انظر: "كنز العمَّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ١٨٨٦، ١ /٢٢٣ نقلًا عن الحسن بن سفيان ]بسندِحسن حضرت سبيل بن الحظله ،اورعسكري وابومويٰ '' كتاب الصحابة ' ميں حظله =

= عبشمي [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ١٨٨٨، ٢٢٣/١ نقلاً عن العسكري وأبو موسى ]،اورتيبيق ''شعب الايمان' ميں حضرت عبرالله بن مغفَّل رضى الله تعالى عنهم سے بالفاظِ متقاربہ راوى: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرماتے ٢٠ : ((ما من قوم اجتمعوا يذكرون الله عزّ وجل لا يريدون بذلك إلّا وجهه، إلّا ناداهم مناد من السماء أن قوموا مغفوراً لكم قد بدّلت سيَّاتكم حسنات)) ["شعب الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وجل، ر: ٥٣٤، ١ /٣٥٤ بتغيّر ]، "الوك مجتمع ہوکر ذکرِ الہٰی خاص برائے رضائے الہٰی کرتے ہیں، آسان سے منادی اُنہیں ندا کرتا ہے: اُتُھو! تم سب بخشے گئے تمہاری برائیاں نیکیوں سے بدل دی گئی ہیں''۔حدیث ۲۶: ابنِ ابی الد نیا وابوليحلي["مسند أبي يعلي"، مسند جابر، ر: ١٨٦٦، ٢ /١٣٨ ] وترّ ار[انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ١٨٧٨، ١ /٢٢٣ نقلًا عن البزار] وطبراتي ''اوسط' ["المعجم الأوسط"، مَن اسمه إبراهيم، ر: ٢٥٠١، ٢ /٥٨ ملخّصاً] وَحَكِيم ["نوادر الأصول"، الأصل الثالث والثلاثون والمئة فيما يعلم به منزلة العبد عند الله تعالى، ر: ٨٧٦، صـ ٣٢١ ] وحاكم ["المستدرّك"، كتاب الدعاء والتكبير، ر: ٨١٢٠، ٢/٦٩٥ ]وَتِيْبَقْ ''شَعَبُ' ["شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزّ وجل، ر: ٥٢٨، ٣٤٢/١ بتغيّر ]، واتن شاتين [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ١٨٧٣، ١ /٢٢٢ نقلًا عن ابن شاهين ]واتن عساكر حضرت ِجابر بن عبداللَّدرضي اللَّدتعالى عنهما ہے راوي: رسول اللُّدسلي اللَّدتعالىٰ عليه وسلَّم فر ماتے ہيں : ((يأيُّها النَّاس! إنَّ للله سرايا من الملائكة تحلُّ وتقف على محالس الذكر في الأرض، فارتعوا في رياض الحنَّة))، ''ا الوكو التُدعر وجل كي كچالشكر فرشتوں سے بي کہ زمین میں مجالس ذکر پراُتر تے اور کٹھہرتے ہیں، توجّت کی کیاریوں میں چرو!''،عرض کی گئی: جّت کی *کیاریاں کیا جی*؟ فرمایا: ((محالس الذکر)) ["تاریخ دمشق"، ر: ۷۰٤۳ =

ے *بتفريح تم*ام ثابت، أخرج الترمذي<sup>(1)</sup>عن أنس قال: قال رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: ((إذا مررتم برياض الحنَّة فارتعوا)) قالوا:

= محمّد بن موسى بن فضالة، ٥٦ /٨٠]، " ذكركي مجلسين" \_حديث ٢٢: ابوالشيخ ابو بريره رضى اللد تعالى عنه سے راوى: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرماتے ہيں: (( كلّ محلس يذكر اسم الله فيه تحفَّ به الملائكة يقولون: زيدوا زادكم الله، والذكر يصعد بينهم وهم ناشروا أجنحتهم)) [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ۲۲۲/۱٬۱۸۷۶ نقلاً عن أبي الشيخ]، ''جسمجلس ميں مولى سجانہ وتعالى كانام پاك ذكر کیا جاتا ہے فرشتے اُسے سب طرف سے گھیر لیتے ہیں، یہاں تک کہ ذاکرین سے کہتے ہیں: اور بڑھاؤ اللہ تمہیں بڑھائے!، ذکر اُن کے درمیان سے اُٹھتا ہوتا ہے اور فر شتے اپنے پر اُن پر چ الله الله الله الما المعلنا منهم، آمين ! الله الله الله ورسول وملائكه كنز ديك اس مجلسٍ مبارك كي كيا كيا فضيلتين بين! اوروبابيد كي أنكهين بند، والعياذ بالله ربّ العالمين، حضرت عالم ابلسنّت مدّخله-ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العلى العظيم \_ (1) وحسّنه ["جامع الترمذي"، كتاب الدعوات، باب [حديث في أسماء الله الحسني مع ذكرها تماماً]، تحت ر: ١٠٠، صـ ٨٠٠] وكذا أحمد ["المسند"، مسند أنس بن مالك، ر:١٢٥٢٥، ٤ /٣٠٢] والبيهقي في "الشعب" [ "شعب الإيمان"، باب في محبَّة الله عزَّ وجل، ر: ٢٩ ٥، ٣٤٢/١ ]، ورواه ابن شاهين في "ترغيب الذكر" عنه ["الترغيب في فضائل الأعمال وثواب ذلك"، ر١٦٢٠، صـ١٨٤]، وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنهما [انظر: "كنز العمال"، كتاب الأذكار، ر: ١،١٨٨ /٢٢٣ نقلًا عن ابن شاهين] - 122



ے راوی، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں: ((سیعلم أهل الحمع من أهل الكرم))، ''اب جانے جاتے ہیں سب جمع شدہ لوگ كه كرم والے كون ہیں!''، کسی نے عرض کی: یارسول اللہ! وہ كرم والے كون ہیں؟ فرمایا: ((أهل محلس الذكر)) <sup>(1)</sup>،''<sup>ج</sup>لسِ ذكروالے''۔

امام احمد<sup>(۲)</sup> بسندِ حسن حضرت عبدالله بن عمر ورضی الله تعالیٰ عنهما سے راوی

قلتُ: يارسول الله! ما غنيمة محالس الذكر؟ قال: ((غنيمة محالس الذكر الحنّة)) <sup>(m)</sup>، مي*ن نے عرض*كى:يارسول اللّاصلى اللّدتعالى عليہ وسلم <sup>إ</sup>مجلسِ ذكر كىغنيمت كيا ہے؟ فرمايا:''بخت''۔

= شاهين في "الترغيب" [انظر: "كنز العمّال، كتاب الأذكار، الباب الأوّل في الذكر وفضيلته، قسم الأقوال، ر: ١٩٢٧، ١ /٢٢٧ نقلًا عن ابن شاهين في "الترغيب في الذكر"] \_

(1) "المسند" للإمام أحمد، مسند أبي سعيد الخدري، ر: ١٦٦٦، ١٢، ١٣، ١٣، "ص ١٨٩، "ص ١٩٩٠، "ص ١٩٤، "ص ١٨٩، "ص ١٩٩، "ص ١٩٩٠، "ص ١٩٩٠، "ص ١٩٤، "ص ١٩٩،" الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، ر: ١٣٥، ١، ١٩٥٩، ١، ١٩٤٩-"
 (٢) ورواه أيضاً الطبراني في "الكبير" [انظر "محمع الزوائد"، كتاب الأذكار، الإيمان"، باب في محبّة الله عزّ وحل، ر: ١٦٦٢٩، ١، ١٥٩٢-"
 (٢) ورواه أيضاً الطبراني في "الكبير" [انظر "محمع الزوائد"، كتاب الأذكار، اباب ما حاء في محالس الذكر، ر: ١٦٦٢٢٩، ١، ١٨٥، المعبنا ما حاء في محالس الذكر، ر: ١٦٢٢٢٩، ١، المعبنا ما حاء في محالس الذكر، و: ١٦٢٢٢٩، ١، ١٠ (١٩٩٠).
 (٣) "المسند"، مسند عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما، ر: ٢٦٦٦٦، ١، ١٩٥٥-"

طبرانی بسندِ صالح عمرو بن عبسہ رضی اللد تعالیٰ عنہ سے راوی، رسول اللد صلی اللد تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:'' رحمٰن کے دہنے ہاتھ پر (اور اُس کے دونوں ہاتھ دہنے ہیں) پچھلوگ ہوں گے جن کے چہروں کا نور نگا ہوں کو خیرہ کرےگا، اُن کی مجلس وقربِ بارگاہ پر بڑے بڑے غبطہ کریں گے، عرض کی گئی: یارسول اللہ! وہ کون ہیں؟ فرمایا:''متفرق قبیلوں کے جمع ہونے والے کہ ذکرِ الہٰی کے لیے اکٹھے ہوئے ہیں''<sup>(1)</sup>۔

نیز بسندِ حسن ابودرداءرضی اللد تعالیٰ عنہ سے راوی، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں: ' اللہ تعالیٰ روزِ قیامت کچھلوگ اُٹھائے گانورانی چہرے، موتی کے منبر پر بیٹھے، لوگ اُن پر شک لے جائیں گے، وہ نہ نبی ہوں گے، نہ شہید' '، ایک اَحرابی نے عرض کی: ہمیں اُن کا دصف بتا ہے ' کہ ہم اُن کو پہچانیں، فرمایا: ' وہ اللہ کے لیے باہم دوستی رکھنے والے ہیں، مختلف قبیلوں، مختلف شہروں سے ذکرِ الہٰی پر جمع ہوکریادِ خداکرتے ہیں' '()۔

''إحياء العلوم'' ميں ابو ہريرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے منقول: آسمان والے ليحنی فرشتے اہل زمين کے گھر وں کو جن ميں خدائے تعالیٰ کا ذکر کيا جاتا ہے يوں و کيھتے ہيں جيسے اہل زمين ستاروں کو اور انعقاد مجلس ذکر وشکر کے ليے صحابہ کرا م سے اور حضور کا پند فرمانا اور انہيں بشارت و ينا حد يثِ مسلم سے ثابت ہے، اور الي (۱) انظر: "محمع الزوائد"، کتاب الأذکار، باب ما جاء فی محالس الذکر، ۱۰ /۷۰، ۸۰ نقلاً عن الطبرانی۔

مجلس میں لوگوں کا بلانا اور اس دولت میں مسلمان بھا ئیوں کوشریک کرنا<sup>(1)</sup>۔ اقالاً:امر بالمعر دف ددعوت الی الخیر،ادران کی خیرخواہی دنصیحت ہے۔ ثانيا:تكثير ذكر بعنِّ قرآن مطلوب ﴿ أَذْكُرُوا اللَّهَ ذِكُواً كَثِيراً ﴾ (٢)، اور اس كى تقليل بتفريح كتاب الله نفاق كى علامت ﴿ لَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيْلاً ﴾ <sup>(m)</sup>، اور تداعی اور اس میں اہتمام، کثرت ودفع قلت میں دخلِ تام رکھتا ثالثاً: خود حضورٍ اقد س صلى الله تعالى عليه وسلم نے ایس مجلس میں حاضر ہونے کی تحریص وترغیب فرمائی جس کی بعض احادیث ابھی گز ریں۔ رابعاً: ''صحيح بخاری'' کی حدیث میں ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہے: رسول التدصلي اللدتعالي عليه وسلم فرمات بي: ((إنَّ لله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قوماً يذكرون اللهَ تنادوا هلمّوا إلى حاجتكم!)) (<sup>(7)</sup>، بتقنق اللَّدعرَّ وجل كے ليے پچھ فر شتے ہيں كەرا ہوں ميں گشت لگاتے ہیں، اہلِ ذکر کو تلاش کرتے ہیں، جب کسی قوم کو ذکرِ خدا کرتے یاتے (1) "إحياء علوم الدين"، كتاب الأذكار والدعوات، الباب الأوّل في فضيلة الذكر وفائدته...إلخ، فضيلة محالس الذكر، ١ /٣٥٢\_ (٢) ب٢٢، الأحزاب: ٤١ -(٣) ب٥، النساء: ١٤٢\_ (٣) "صحيح البخاري"، كتاب الدعوات، باب فضل ذكر الله، ر: ٦٤٠٨، صـ١١١٢\_

ہیں، آپس میں ایک دوسرے کو پکارتے ہیں: اپنی حاجت کی طرف آ وُ!۔ د یکھو!ایس محالس کی تلاش اورایک کا دوسرے کوخبر کرنا اور بلا ناحضور اقد س صلى اللّدتعالى عليه وسلم فعلِ ملائكه يفقل فرمات \_ **خامساً: امام غز الی<sup>(۱)</sup> '' اِ حیاء العلوم'' میں ابو ہر رِ ہ** رضی اللہ تعالٰی عنہ سے ناقل که: بازارکو گئے اورلوگوں سے کہا: میں تمہیں یہاں دیکھتا ہوں ،اوررسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کی میراث مسجد میں تقسیم ہوتی ہے! لوگ بیہ ن کر بازار چھوڑ کرمسجد کو گئے، نہ دہاں کچھ میراث دیکھی، نہ کوئی شے تقسیم ہوتی یائی،ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کہا: ہم نے وہاں کچھ نہ پایا،فر مایا:تم نے کچھ دیکھا؟! کہا: ہاں، ایک قوم خدا کا (1) بیحد یث طبرانی نے "معیم" مغیر" میں اس طرح روایت کی: قالوا: رأینا قوم یذ کرون الله عز وجل، ويقرأون القرآن قال: فذلك ميراث محمّد صلّى الله تعالى عليه وسلّم ، اور اسی کوطبرانی نے'''<sup>مع</sup>جم اوسط'' میں بسندِحسن یوں روایت کیا کہ: ابو ہرریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بازارِ مدینہ پرگزرے، وہاں کھڑے ہوکر آواز دی: اے بازار والو! تم کس قدرطلبِ خیر سے عاجز ہو! أنهول في الله تعالى عليه المايا فرمايا فله ميراث رسول الله محلى الله تعالى عليه وسلم-يقسّم وأنتم هاهنا! ألا تذهبوا فتأخذون نصيبكم منه! [ "المعحم الأوسط"، مَن اسمه أحمد، ر: ١٤٢٩، ١/١٩، بتغيّر]، بي ميراث رسول الله سلى الله تعالى عليه وسلم كي تقسيم ہور ہی ہےاورتم یہاں بیٹھے ہو! کیوں نہیں جاتے کہ اپنا حصہ اس سےلو! بولے: کہاں؟ فر مایا:مسجد میں، وہ دوڑے اور ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ تھہرے، یہاں تک کہ ملیے فرمایا: کیسے لوٹے ؟ کہا: محبر میں گئے وہاں کچھ بٹتے نہ دیکھا،فر مایا:تم نے محبر میں کوئی شخص نہ پایا؟ کہا: ہاں کچھلوگ دیکھے که نماز پڑھتے ، کچھ تلاوت ِقرآن ، کچھ ذکر دیذاکر ہُ حلال دحرام میں ہیں ،فر مایا: افسوس تم پریہی تو حضرت عالم ابلسنّت مدّخله – محمصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی میراث ہے۔

ذكراور تلاوت ِقرآن كرتى نظرآ ئي،فرمايا: يہي تو نبي صلى اللہ تعالیٰ عليہ وسلم کی ميراث ب که د با<sup>نقس</sup>یم ہوتی تھی<sup>(1)</sup>۔ یه مجالسِ <sup>(۲)</sup> ذکر سے لوگوں کو اطلاع دینا اور اجتماع میں سعی واہتمام کرنا

(١) "الإحياء"، كتاب الأذكار والدعوات، الباب الأوّل في فضيلة...إلخ، ٣٥٢/١\_

(۲) اقول وبالله التوقيق: سادساً: امام احمد ' مسند' ميں بسندِ حسن حضرتِ انس بن ما لک رضی الله تعالى عنه ــــراوى:كان عبدالله بن رواحة إذا لقى الرجل من أصحاب رسول الله \_صلّى الله تعالى عليه وسلّم \_ قال: تعال نؤمن بربّنا ساعة [ "المسند"، مسند أنس بن مالك بن النضر، ر: ١٣٧٩٨، ٢٨/٤ م بتصرّف ]، عبدالله بن رواحه رضى الله تعالى عنہ کی عادت تھی جب صحابہ کر سول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کسی کو پاتے اُن سے کہتے : آ وُ! ہم ایک گھڑی اپنے رب پر ایمان تازہ کریں، ایک دن یہی لفظ اُنہوں نے ایک صاحب سے کے: (وہ مطلب نہ سمجھے)غضب ناک ہوئے،اور خدمت اقد س حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں حاضر ہوکر شکایت کی کہ یا رسول الڈصلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم! حضورا بن رواحہ کونہیں دیکھتے! حضور ے ایمان سے ایک گھڑی کے ایمان کی طرف رغبت کرتے ہیں !سید عالم صلی اللہ تعالٰی علیہ وسلم نے فرمایا: ((یرحم الله ابن رواحة أنَّه یحبّ المحالس التي یتباهی بھا الملا تکة))، ''اللَّدعرَّ وجل ابْنِ رواحہ پر رحم فرمائے! وہ اُن مجلسوں کو دوست رکھتا ہے جن سے فرشتے فخر کرتے ہیں''۔ بیمجانسِ ذکر کی طرف کیسی صریح تداعی ہے! جے سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم پسند فرماتے ہیں،اور تداعی کرنے والےصاحب کے لیے دعائے رحمت کرتے ہیں۔ سابعاً: اسی کی نظیر حضرت ِ معاذین جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لیے وارد، امام تریذ ی محمد بن علی نے اس جناب سے روایت کی، اُنہوں نے ایک صحابی سے کہا: تعال حتّی نؤمن =

= ساعة، آوً! أيك تحرّى ايمان لائيس، أنهول في سيدِ عالم صلى اللدنعالى عليه وسلم مستشكانيت كى كه كيا بهم مؤمن نبيس؟ حضورا قدس صلى اللدنعالى عليه وسلم في فرمايا: ((دع عنك معاذاً فإنّ الله يباهي به الملائكة)) [ "نوادر الأصول"، الأصل الثاني والسبعون في الذكر الحفي، ر: ٤٥ ٥، صـ ٢٢ ٢ بتغيّر ]، "معاذكومعاف ركه! أس كى شان مين كونى كلمه بے جانه كهه! كه اللہ عز وجل اس سے ملائكه پر مفاخر ت فرما تا ہے''۔

ثامناً: ابوبكر بن البي شير التي مصنف 'اورلا لكانى'' كتاب السنه' ميں حضرت زر سے راوى: قال: كان عمر ممّا يأخذ بيد الرجل والرجلين من أصحابه فيقول: قم بنا نزداد إيماناً فيذكرون الله عزّ وجل [ المصنَّف ' لابن أبي شيبة، ما ذكر فيما يطوي عليه المؤمن من الخلال، ر: ٦٦٣، ٣، ٣٦٦ ملحّصاً ] ليحنى حضرت امير المؤمنين عمر رضى اللدتعالى عنه بار بااين اصحاب سے ايک دومردوں كا باتھ پكر كرفر ماتے: ہمارے ساتھ اُتُھ كرآ وُكما يمان زيادہ كريں! پھرل كريا دِالہى كرتے۔

تامعاً: ''مسند اتم' ["المسند"، مسند أبي هريرة، ر: ۹۱۷۱، ۹۷۷، ۳۰۷] وصحار سترالا "البخاري" ش الوجريره رضى الله تعالى عنه ٢ برسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرمات بين: ((مَن دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور مَن تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً)) [ "صحيح مسلم"، كتاب العلم، باب مَن سنّ سنّة حسنة...إلخ، ر: ٤ ، ٦٨، ص ١١٦، و"جامع الترمذي"، كتاب العلم، باب فيمن دعا إلى هدى فاتبع أو إلى ضلالة، ر: ٢٦٧٤، ص ٢٠٦، ٢٦، ٢٦ بتصرّف، و"سنن أبي داود"، كتاب السنّة، باب من دعا إلى السنّة، ر: ٩ ، ٢٦، ص ٢٠٢، و"سنن ابن ماجة"، مقدّمة المؤلّف، باب من دعا إلى السنّة، ر: ٩ ، ٢٦، ص ٢٠٦، و"سنن ابن يتصرّف] ''جوكن امر بدايت لين تيك كام كى طرف لوگول كوبلاك، چني لوگ أس ك بلا في يرآ مين سب كيرابر ثواب اس طى، اوران كورايول سيكتي منه بور دير": = = ((إلى هدى))، أي: إلى ما يهتدي من العمل الصالح [ "التيسير في شرح الحامع الصغير"، حرف الميم، تحت ر: ١٧٧/٦، ١٧٧/٦ ]- يَهِى مُضْمون ابْنِ ماجِه في براويتِ السرشى اللدتعالى عنه روايت كيا، ولفظه: ((أيّما داع دعا إلى هدى فاتّبع، فإنّ له مثل أجور مَن تبعه، ولا ينقص من أجورهم شيئاً)) [ "سنن ابن ماجة"، مقدمة المؤلّف، باب مَن سنّ سنّة حسنة أو سيّئة، ر: ٢٠٥، صـ ٤٤ ]-

عاشراً: ابن النجار حضرت ابو ہریرہ درضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ عليه وَلَمُ فرماتٍ بي: ((خيار أمَّتي مَن دعا إلى الله تعالى وحبَّب عباده إليه)) [انظر:"كنز العمّال"، كتاب العلم من قسم الأقوال، ر:١٠،٢٨٧٧٥ /٦٦ نقلًا عن ابن النتحار] "میری اُمت کے بہترلوگ وہ بیں جواللد کی طرف بلائیں اور اُس کے بندوں کو اُس کامحبوب کردیں''۔ بیہ بات بحمدِ اللہ تعالیٰ اس مجلس شریف پر بروجہ احسن صادق ہے، اس میں ذ کر خدا ورسول ہی کی طرف بلایا جاتا ہے، وہ ہاتیں سنائی جاتی ہیں جن سے اللہ ورسول کی محبت دلوں میں بڑھے،مسلمان درود شریف کی تکثیر کریں، رحمت ومحبت الہی کے مستحق ہوں، وللہ المحمد \_ ديلمي امّ المؤمنين صدّ يقه رضي اللَّد تعالى عنها ـ صدراوي: رسول اللُّدسلي اللَّد تعالى عليه وسلم فرماتٍ إِنَّ: ((مَن أكثر ذكر الله أحبَّه الله )) [انظر: "كنز العمَّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر: ٢١٨٢ /٢١٧ ، لكن فيه عن قط] ، "جواللدكي يادبكرت كرب كا الله عرّ وجل أت دوست رك كا" . دار قطنى " افراد " [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأذكار من قسم الأقوال، ر:١٨٦٦، ١ /٢٢١ نقلًا عن قط في "الأفراد"] اوراين عساكر'' تاريخ''ميں حضرتِ امير المونيين عمر رضي الله رتعالیٰ عنه ہے راوی: رسول الله صلى الله رتعالیٰ عليه وسلم فرمات بين: ''موسىٰ عليه الصلاة والسلام نے عرض كى: اے رب ميرے! ميں جا ہتا ہوں کہ تیرے محبوب بندے مجھے معلوم ہوجا کیں؛ کہ میں اُن سے محبت رکھوں، فرمایا: ((إذا رأيت عبدي يكثر ذكري فأنا أذنت له في ذلك وأنا أحبِّه، وإذا رأيت عبدي لا يذكرني =

نہیں تو کیا ہے؟! خدا جانے مظرین مَولِد کو کیا ہوا ہے جو ایسی مجلس کو کہ ذکرِ خدا ورسول پر شتمل اور فوا کمرِدین و آخرت کو صفح من ہے منع کرتے ہیں! نہ جناب رسالت سے شرماتے ہیں! نہ خدائے قہار سے ڈرتے ہیں!۔ سجان اللہ! فر شتے تو ایسی مجلسوں کو ڈھونڈ تے پھریں، اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اُنہیں بہشت کے مرغز ارکہیں، اور اُن میں حاضر ہونے کی ترغیب فرما کمیں، اور صحابہ کرام لوگوں کو اُن میں شریک اور جنع کرنے کے لیے ایسا اہتمام بلیغ

= فأنا حجبته عن ذلك وأنا أبغضه)) ["تاريخ دمشق"، موسى بن عمران بن یصهر بن قاهث، ٦١ /١٤٧ بتصرّف]، ''جب تؤمیرے بندے کودیکھے کہ میرا ذکر بکثرت کرتا ہے تو میں نے اُسے اس کا اِذن دیا اور میں اُسے دوست رکھتا ہوں، اور جب تو میرے ہندے کو دیکھے کہ میری یا دنہیں کرتا تو میں نے اُسے اس سے محروم کیا ہے اور میں اُسے دشمن رکھتا حضرت عالم ابلسنّت دامظلهم العالى \_ جون' \_العياذ بالله \_ (۱) ایک حدیث ان صاحبوں کے مناسب بھی سن کیچی! ابوالشیخ کتاب ''التونیخ'' ["التوبیخ والتنبيه"، باب ما أمر به النبيﷺ المؤمن أن يستعملوه...إلخ، ر:٥٩، صـ٦٣ بتصرّف عن حسّان بن عطيّة] اورابن عساكر' تاريخ "مي وضين بن عطات راوى: رسول التُدصلي التُدتعالي عليه وسلم فرمات بين: ((ثمانية أبغض خليقة الله إليه يوم القيامة))، '' آٹھ گروہ اللّہ عرّ وجل کوروزِ قیامت تمام خلق سے زیادہ دشمن ہیں'' ، اُن میں ایک گروہ بیہ ذکر فرمايا: ((والذين إذا دعوا إلى الله ورسوله كانوا بطاء، وإذا دعوا إلى الشيطان وأمره كانوا سراعاً)) ["تاريخ دمشق"، ر: ٤٦٦ إبراهيم بن عمرو الصنعاني، ۸٦/٧] "وہ لوگ کہ جب اللہ درسول کی طرف بلائے جائیں دیرلگائیں ،اور جب شیطان اور =

کوجانے دیں!۔ پانچویں دلیل: ہم دلیلِ اوّل میں قر آنِ عظیم سے بتصریح آیات ثابت کر چکے ہیں کہ وجو دِ باجود سرا پا رحمت حضرتِ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور اُس جناب کی ولادت باسعادت ہمارے حق میں بڑی نعمت ہے،اور خلقِ آ دم کو پروردگار جلّ وعلا نے نعمتوں میں شار کیا، ﴿ حَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ ٥ وَخَلَقَ الْجَانَّ مِن مَّارِحٍ مِّنُ نَّارٍ ۞ فَبِأَيٍّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾<sup>(1)</sup>، تو حضور کی پیدائش وولادت کے (کہ باعث خلیق آ دم وعالُم ہے) عمدہ نعمت ہونے میں کیا شک ہے؟! اور مولوی اسحاق صاحب کوبھی'' مکاۃ مسائل'' میں اُس کے اعظم نیعم ہونے کااعتراف ہے، توشکر اِس نعمت کا ہم پر داجب۔ اور دوسری دلیل میں بحوالہ ُحدیثِ نعمان بن بشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہما جسے امام بغوى في " معالم التزيل " ( ") مي تحت قوله عرّ وجل: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثْ ﴾ (٣) ذكركيا، مذكور مواكم تحديث وتذكرة نعمت شكر ب، اور اس كاترك ناشكرى، اور بيضاوى اس آيت كرتحت مي لكت بين فإن التحدّث بها شكرها (\*) = اُس کے کام کی طرف بلائے جائیں جلدی کریں''۔ حضرت عالم ابلسنّت مدّ ظلّه -(ا) پ٢٧، الرحمن: ١٤ -١٦\_

(۲) "تفسير البغوي" المسمّى بـ"معالم التنزيل"، الضحى، تحت الآية: ١١، ٤/٠.٥٥\_

> (٣) پ٣٠، الضحي: ١١\_ (٣) "تفسير البيضاوي"، الضحي، تحت الآية:١١، ٦ /٥٣٠\_

بحكم احاديث (١) وتصريح ائمة تفسير آية كريمه مين ايك طريقة شكر كالعليم فرمايا كياب، ہم اسی طریقے سے با متثال حکم الہی شکر جناب الہی کا ولا دت باسعادت وغیر ہا احوال (١) اعلى حضرت تاج أتحققين قدّ سرم والعزيز في يبال صرف ايك حديث بغوى ذكر فرمائي ، اورلفظِ احادیث نے اشارہ فرمایا کہ اس مضمون میں احادیثِ عدیدہ وارد ہیں، اور بیشک ایسا ہی ہے، ہم نے زیر دلیل اوّل اس حدیث بغوی کی تخریج ''شعب الایمان'' بیہ بقی سے بھی ذکر کی ["شعب الإيمان"، باب في ردّ السّلام، ر: ٣٠٢١/٦،٩١١٩ بتغيّر ]-حدیث دوم: یہی امام بغوی حضرت جاہر بن عبداللد رضی اللہ تعالی عنہما سے راوی: رسول التُدصلي التُدتعالي عليه وسلم أيك حديث مين فرمات عين: ((فإنَّه إذا أثني عليه فقد شكره، وإن كتمه فقد كفر)) ["معالم التنزيل"، الضحي: ١١، ٤/٠٠٠ بتغيّر ]، "نعمت یانے والے نے منعم کی ثنا کی تو اس کا شکر بجالایا، اور نعمت کو چھیایا تو کفران کیا''۔ حديث سوم :عبدالرزاق' خبائع' نبيس قمَّاده مس مرسَّلاً رادى: رسول الله صلى الله تعالى عليه والم فرماتي بي: ((من شكر النعمة إفشاؤها)) [ "المصنَّف" لعبدالرزاق، كتاب الجامع، باب الثريد، شكر الطعام، ر: ١٩٥٨٠ ، ١٠ /٤٢٥ ]، "نعمت كُشكر سے ب أس كاخوب مشهور كرنا''۔

حديث چېارم كد أعلى واعلى وكافى وتمغنى ٢، ابو داود ''سنن '["سنن أبي داود"، كتاب الأدب، باب في شكر المعروف، ر: ٤٨١٤، صـ ٢٨٦] اورضيا ''مخارة ' ميں بسند صحيح حضرت جابر بن عبد اللدرضى اللد تعالى عنهما تراوى: رسول اللد صلى اللد تعالى عليه وسلم فرمات محيح حضرت جابر بن عبد اللدرضى اللد تعالى عنهما تراوى: رسول اللد صلى اللد تعالى عليه وسلم فرمات بين : ((مَن أبلى بلاء فذكره فقد شكره، وإن كتمه فقد كفره)) [انظر: "كنز العمّال"، كتاب الأخلاق من قسم الأقوال، ر: ٣٠٦٤٣٣ /٥٠٠ نقلاً عن الضياء] "جيكونى فعمت دى كى أس ني أسكام چرچاكيا تو شكر اداكيا، اور چيم ايو تا شكر رما '' ـ حضرت عالم المسنّت مد ظلم العالى ـ

شریفہ حضرت ِرسالت برعمل میں لاتے ہیں؛ کہاس مجلس مبارک میں جواذ کار پڑھے جاتے ہیں وہ سب خداوندِ قد ریکے احسانات ہیں جو ہم پر ہوئے، مانند ولادت ورسالت وہجرت دغیر ہاکے،اورتحدیثِ انعاماتِ الہی عین شکرِ الہی ہے۔ اوراختیار کرنا رہیج الاوّل کواس عمل کے واسطے اگر چہ اصل بحث سے خارج ہے، کیکن حدیث روز ۂ عاشورا سے دوسری دلیل میں ثابت کر دیا ہے کہ حضور اقد س صلی اللد تعالی علیہ وسلم نے حضرت موسیٰ علیہ السلام وہنی اسرائیل کی نجات اور فرعون کے ہلاک پر اس نعمت کے شکر میں بدُونِ تحدّ داس نعمت کے بروزِ عاشورا (کہ اس عاشورا سے سیکڑوں برس کے فاصلے پر داقع تھا)روزہ رکھا،اورمسلمانوں کوروزہ رکھنے کاحکم کیا۔ تو شکرنعمتِ ولادت ماه وروزِ ولادت باسعادت میں (اگرچة جدّ داُس نعمت کانہیں )اداکر نا نهایت مناسب و بجاب، بلکه ییهاں اثر اُس نعمت کا که مدایت وغیر ما اُمور سے عبارت ہے بحداللہ ہمارے تن میں باقی ومتجد د ہے،اور جو کہ ماہِ ولادت مذرِّر اس نعمت کا ہے تو اہلِ ایمان دمحبانِ حضورسر و رَحِبوبان صلی اللَّد تعالیٰ علیہ وسلَّم کے دلوں میں سر در دفر حت اور ذ کر حضور کی طرف رغبت بر ده جاتی ہے، گو حضرات وہا ہیا اس دولت وعمدہ نعمت سے محروم مطلق ہوں جصول نعمت پراظہارِسرور دفرحت مستخبّات وجملہ قربات سے ہے۔ محقق دبلوى ''ترجمهُ مشكوة'' ميں بذيلِ حديث: إنَّ امرأة قالت: إنَّي () لکھتے ہیں: نذرتُ أن أضرب على رأسك بالدف قال: ((أوفي نذرك)) · ولیکن آنخضرت آنرا بنظرِ قصدِ صحیح وی؛ که اظهارِ فرح دسرورست بقد دم پیغم رِ خدا (1) "مشكاة المصابيح"، كتاب الأيمان والنذور، باب النذور، الفصل الثاني، ر: \_YAY/ Y " TETA

سالماً غانماً ومظفراً ومنصوراً از جملة قربات داشتة امر بوفائ نذركرده (()\_

<sup>ع</sup>لاً مهاب*نِ تجرفر*ماتے *إن*: يستحبّ لنا أيضاً إظهار الشكر بمولدہ -صلّى الله تعالى عليه وسلّم - بالاحتماع وإطعام الطعام ونحو ذلك من القربات وإظهار المسرّات <sup>(r)</sup>-

اور ال كلام سے ظاہر كما بتماع واِطعام واظهار فرحت وسرور بحى ايك طريقة شكرِنعت كا بے، بالجملہ بيجلسِ مبارك بوجوه شكرِنعت ہے، اور اب ال قدر فضائلِ شكر آيات واحاديث ميں وارد، بحمدِ اللہ تعالى ان سبكى الل ميں جامعيت ب ﴿ ذَلِك ۖ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللَّهُ ذُوْ الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (<sup>m)</sup> ـ إذ ذَلِك َ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللَّهُ ذُوْ الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (<sup>m)</sup> ـ ي ﴿ ذَلِك َ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَ اللَّهُ ذُوْ الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ ﴾ (<sup>m)</sup> ـ ي إذ لك تَعْمَى وليل: اما م فخر الدين رازى <sup>(n)</sup> فرماتے بير، ميں تحت قولہ تعالى الله (فَاذُكُوُوْ اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَوِ الْحَرَامِ ﴾ <sup>(m)</sup> فرماتے بيں: وسابعها: أن يكون المراد بالأوّل هو ذكر أسمائه تعالى وصفاته الحسنى، والمراد بالذكر الثاني الاشتغال بشكر نعمائه، والشكر مشتمل أيضاً على

 (1) "أشعّة اللمعات"، كتاب العِتق، باب في النذور، الفصل الثاني، ٣ ٢٢٢ بتغيّر\_ (٢) "الحاوي للفتاوى"، كتاب الصداق، ضمن رسالة "حسن المقصد في عمل المولد"، ١ / ٢٣٠ \_ (٣) پ٢، البقرة: ١٩٨ \_ (٣) ب٢، البقرة: ١٩٨ \_

| (كَمَا هَدَاكُمْ) (1) والذكر المرتّب على                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الشكر أنَّه علَّقه بالهداية فقال: ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | النعمة ليس إلّا الشكر <sup>(r)</sup> _                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| کلام میں تصریح ہے کہ: شکر ذکر پر مشتل اور                                                                                                                                                                                                                                                                                     | دیکھو! ان امام اجل کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <sup>ر</sup> رقبی شکر کی کسی قشم سے (بقلب ہوخواہ بزبان یا                                                                                                                                                                                                                                                                     | إطلاق ذ کرکا <sup>(۳)</sup> شکر پر صحیح ہے،اورذ                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ا_ تو اب ہم کہتے ہیں کہ:عملِ مَو لِد نعمتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بجوارح بالبدامة ) منفك نهين ہوسکتہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| نلزمِ ذکر، بلکہ خود ذکر ہے، اور ذکرِ الہی جس                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ولادت پرشکر ہے، اور شکر مضمّن و                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| سوا اُس صورت کے کہ شرع منع کرے )مستحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                        | طریق سےاورجس طرح پایاجائے (                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ں اسی قدرکا فی کہ بیٹمل شکر ہے،اور شکر <sup>(m)</sup> بلا                                                                                                                                                                                                                                                                     | ومشروع ہے، بلکہاس دلیل کی تقریر م                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (۱) پ۲، البقرة: ۱۹۸_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| _۳۳۰،۳۳۹/ ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (۱) پ۲، البقرة: ۱۹۸_<br>۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸،                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲ /۳۲، ۳۳۰۔<br>ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور                                                                                                                                                                                                                                                              | (٢) "التفسير الكبير"، البقرة: ١٩٨،                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸، <sup>ال</sup><br>(۳) <b>اقول</b> : مع مذا بدامة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كابهى نام طاعت ہے، اور مېم حد                                                                                                                                                                                      |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہرطاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی<br>حضرت عالمِ اہلسنّت مدّخلہ العالی۔                                                                                                                                                                                  | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸، <sup>۲</sup><br>(۳) <b>اقول</b> : مع مذا بدامة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كا بهى نام طاعت ب، اور بهم حد<br>ب، تو شكر بنصٍ حديث ذكر ب-                                                                                                                                                         |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہرطاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی                                                                                                                                                                                                                       | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸، <sup>۲</sup><br>(۳) <b>اقول</b> : مع مذا بدامة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كا بهى نام طاعت ب، اور بهم حد<br>ب، تو شكر بنصٍ حديث ذكر ب-                                                                                                                                                         |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہرطاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی<br>حضرت عالمِ اہلسنّت مدّ خللہ العالی۔<br>وتخصیص شکرِ الہٰی کا تھم دیا ہے، اور جس طرح مقدِّدِ<br>ہیں، یو ہیں مطلقِ شرعی کو مقدِّد ٹھہرالینا حرام ہے، اعلٰی                                                            | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸،<br>(۳) اقول: مع مذا بدابهة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كابهى نام طاعت ب، اور بهم حد<br>ب، تو شكر بنص حديث ذكر ب_<br>مرع كوا پني رائے سے مطلق كردينا جائز خب                                                                                                                                    |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہر طاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی<br>حضرت عالمِ اہلسنّت مدّ خللہ العالی۔<br>و قتحصیص شکرِ الہٰی کا تھم دیا ہے، اور جس طرح مقدّیدِ<br>میں، یو ہیں مطلقِ شرعی کو مقدّد تشہر الینا حرام ہے، اعلٰی<br>کتابِ مستطابِ'' اُصولِ الرشادُ'' میں اس بحث کو اعلٰی | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸،<br>(۳) اقول: مع ندا بدابهة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كابى نام طاعت ب، اور جم حد<br>ب، تو شكر بنص حديث ذكر ب_<br>- ، تو شكر بنص حديث ذكر ب_<br>شرع كوا پنى رائے سے مطلق كردينا جائز نم<br>حضرت تاج المقتقين قدّس سرّ ه العزيز نے                                                              |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہرطاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی<br>حضرت عالمِ اہلسنّت مدّ خللہ العالی۔<br>وتخصیص شکرِ الہٰی کا تھم دیا ہے، اور جس طرح مقدِّدِ<br>ہیں، یو ہیں مطلقِ شرعی کو مقدِّد ٹھہرالینا حرام ہے، اعلٰی                                                            | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸،<br>(۳) اقول: مع ندا بدابهة الامر كه شكر طاع<br>إمتثال حكم كابى نام طاعت ب، اور جم حد<br>ب، تو شكر بنص حديث ذكر ب_<br>- ، تو شكر بنص حديث ذكر ب_<br>شرع كوا پنى رائے سے مطلق كردينا جائز نم<br>حضرت تاج المقتقين قدّس سرّ ه العزيز نے                                                              |
| ت ہے؛ کہ قرآنِ مجید میں جا بجا اُس کا تھم ہے، اور<br>یث سے تصریح نقل کر چکے کہ ہر طاعتِ الہٰی ذکرِ الہٰی<br>حضرت عالمِ اہلسنّت مدّ خللہ العالی۔<br>و قتحصیص شکرِ الہٰی کا تھم دیا ہے، اور جس طرح مقدّیدِ<br>میں، یو ہیں مطلقِ شرعی کو مقدّد تشہر الینا حرام ہے، اعلٰی<br>کتابِ مستطابِ'' اُصولِ الرشادُ'' میں اس بحث کو اعلٰی | (۲) "التفسير الكبير"، البقرة: ۱۹۸،<br>(۳) اقول: مع بذا بدابة الامركة شكرطاء<br>إمتثال حكم كابق نام طاعت ب، اورجم حد<br>ب، تو شكر بنص حديث ذكر ب<br>برع كوا پني رائے سے مطلق كردينا جائز نج<br>مفترت تاج المقتقين قدّس سرّ والعزيز نے<br>وجرِ تحقيق پر محقق فر مايا، فقير كہتا ہے: إطلاقار<br>مقيّد ومخصوص ہونہيں سكتے جبكه حديث آحاد |

حجر وهطر مطلقاً مشروع ، توبيا مرمشر وع ہے۔ کبر کی اہلِ اسلام بلکہ تمام اہلِ عقل کے نز دیک بدیہی ، اور صغر کی اس وجہ سے کہ اِنعام نعم پر اُس کی مدح وثنا کرنا شکرِلسانی ، اور بندگانِ خداخصوصاً فقرا کے ساتھ مواسا ۃ اور رضائے الہٰی کے لیے صدقہ وخیرات شکرِ جوارح ہے، اور نعمت پر خوش ہونا اور اُسے منعم حقیقی حلّ جلالہ کی نعمت ورحمت شجھنا شکرِ قلبی ہے؛ کہ بیمجلس مبارک اِن امورکو بداہۃ مشتمل قطع نظراس سے کہ حصولِ نعمت پر سرور مقتضائے طبع وامرِ جِبْلی ہے،شرع شریف میں بھی وارد ہوا،اوراُس کا اظہاراور سامان مہیا کرنا،اور اُس میں اہتمام بجالانا،اورجع ہونااحکام عیدَین سے ثابت۔ ادر''بخاری شریف'' میں امیر المؤمنین عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روايت ب:إنَّ() رجالًا من اليهود قال له: ياأمير المؤمنين! آية في كتابكم = مطلقاًار شادفر مائے ،مطلق ہی رہیں گے،اور جس صورت ہیا ت طریقے ذریعے سے بجالا ئیں مامور به کافر دا درمطلوب دمند دب ہی ہوں گے، جب تک کسی خاص صورت کی ممانعت شرع سے ثابت نہ ہو، جیسے بیت الخلامیں ذکرِ اسانی یا نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سجدے سے تعظیم ۔ بیاصلِ کلی خوب حفظ رکھی جائے؛ کہ اکثر جہالات ِ وہابیہ کا علاج شافی ہے، ان سفہا نے ذکر وشکر وتعظیم خداورسول کو(معاذ اللہ) غیرمعقول المعنی قرار دےرکھاہے، کہ مورد پرمقنصر جانتے اور بے ورودِ خاص ممنوع مانت بي، ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُمُ مِّنَ الْعِلْمِ ﴾ [ب ٢٧، النحم: ٣٠]، ﴿ بَلْ هُمُ فِيْ شَكٍّ مِّنْهَا بَلْ هُمْ مِّنْهَا عَمُونْنَ؟ [ب٢٠، النمل: ٦٦ ]-حضرت عالم اہلسنّت دام فیضہم ۔ (۱) ترجمہ: ایک یہودی نے اُن سے طرض کی: یا امیر المؤمنین ! ایک آیت آپ کی کتاب میں ہے،

رہ) رہمہ ہیں یہ درائے من سے رون ، یہ حرار کی جاتا ہیں ، بین ، یہ چی ماب یں جاتا ہے۔ آپ سب اُسے پڑھتے ہیں، ہم یہود یوں پر اُتر تی تو ہم اُس دن کوعید بناتے ، فرمایا: کون سی =

تقرأونها، لو أنّها علينا معشر اليهود نزلت لاتّخذنا ذلك اليوم عيداً، قال: أيّ آية؟ قال: ﴿ الْيُوْمَ أَكْمَلُتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْناً ﴾ <sup>(1)</sup>، قال عمر: قد عرفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم، وهو قائم بعرفة يوم جمعة <sup>(٢)</sup> \_ اور'' خير الجارى'' عين <sup>معن</sup>ى جوابِعررضى الله تعالى عنه ك بي لَكُ عين ايحنُ <sup>(٣)</sup> قد اتّخذنا ذلك اليوم عيداً <sup>(٣)</sup> \_

اور مانعین کا اعتراض کہ:'' وہاں نعمت متجدّ دہوتی ہے،تو قیاس مع الفارق ہے'' اُن کے امام ِثانی مولوی اسحاق صاحب دہلوی پر وارد ہے؛ کہ اُنہوں نے سر و رِ اجتماع وفر حتِ مَولِد کو عیدَ ین پر قیاس کیا ہے۔اور نیز دلیلِ دوم میں بخو بی ثابت ہوا

= آيت؟ عرض کى: ﴿ ٱلْيُوْمَ أَتْحَمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ ﴾ [پ٦، المائدة: ٣]... الآية ليحن آج ميں نے كامل كرديا تمبارے ليے تمبارا دين، اور پورى كردى تم پراپنى نعمت، اور پسد كيا تمبارے ليے اسلام كودين \_ امير المؤمنين نے فرمايا: ہم كومعلوم ہے وہ دن اور جگہ جس ميں يہ آيت نبى صلى اللہ تعالى عليہ وسلم پر أترى، حضور عرفات ميں كھڑے تھے، جعد كادن تھا ١٢۔ (۱) پ٦، المائدة: ٣۔ (۲) "صحيح البحاري"، كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان و نقصانه، د: ٤، صد ١ بتصر ف۔ (٣) ترجمہ: امير المؤمنين عمر رضى اللہ تعالى عند اس جواب ميں يوفر ماتے ہيں كہ: ہم نے أس دن

کوعید بنایا۔

(۴) "خير الحاري شرح صحيح البخاري" \_

كەعذر تِحبّد دغير مقبول ہے، اور سرور و شكرِنعمت بدلائلِ حديثِ عاشورا أمثال ونظائر ايامِ وصولِنعمت ميں بلاتحبة دِنعمت شرع ميں معمول ہے، مع ہذا يہاں نعمت نز ولِ آيت ہے، اس ميں تحبة دكوكيا مداخلت ہے؟! امام علامہ ابنِ حجز عسقلانی فرماتے ہيں: وعندي<sup>(1)</sup> أنّ هذه الرواية اكتفى فيها بالإشارة، وإلّا فرواية

إسحاق بن قبيصة قد نصّت على المراد، ولفظه: "يوم جمعة يوم عرفة، وكلاهما بحمد الله لنا عيد"، وللطبراني <sup>(٢)</sup>: "وهما لنا عيد"، فظهر أنّ الحواب تضمّن أنّهم اتّخذوا ذلك اليوم عيداً وهو يوم الحمعة واتّخذوا يوم عرفة عيداً؛ لأنّه ليلة العيد <sup>(٣)</sup>-

اورامام قسطلانی قوله: "لاتّخذنا ذلك اليوم عيداً "<sup>(۳)</sup> کی *شرح مي*ں

(١) ترجمه: مير \_ نزديك اس روايت على اشار \_ پر قناعت كى، ورنه اسحاق بن قديصه كى روايت صاف مراد بتار بى ج، اس كے لفظ يہ بيس كه: امير المؤمنين فے فرمايا: وہ روز جمعه وروز عرفه تقا، اوروہ دونوں بحد اللہ تعالى جمار ے ليے عيد بيں \_ يو بي طبر انى كى روايت ميں آيا كه: امير المؤمنين نے فرمايا: جمعه وعرفه دونوں ہمارى عيد بيں \_ تو ظاہر ہوا كه جواب ميں يه فرمايا گيا كه: مسلمانوں نے بھى اُس دن كو عيد بنايا، وہ روز جمعه ہے اور روز عرفه كو تحقي عيد بيل يہ (٢) "المعجم الأو سط"، مَن اسمه أحمد، ر: ١٣٨، ١ / ٢٢٢ (٣) "فتح البارى شرح صحيح البحارى"، كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان ونقصانه... إلى تحت ر: ٤٥، ١ / ١٣١ بتصرّف\_

(٣) "صحيح البخاري"، كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان ونقصانه، ر: ٤٥، صـ١١ بتصرّف\_

121

لَكُ إلى المعظمة (١) في كلّ سنة ونسرّ فيه لعظم ما حصل فيه من كمال الدين<sup>(۲)</sup>\_

امام نووى فرماتے بيں: فقد<sup>(٣)</sup> اجتمع في ذلك اليوم فضيلتان وشرفان، ومعلوم تعظيمنا لكلّ منهما، فإذا اجتمعا زاد التعظيم، فقد اتّخذنا ذلك اليوم عيداً وعظّمنا مكانه\_

حاصل بير كه حضرت امير المؤمنين عمر فاروق رضى الله تعالى عنه سے ايک يہودى نے عرض كيا كه اگر بير آيت: ﴿ الْيَوْمَ أَتْحَمَلْتُ لَكُمْ ﴾ (<sup>(م)</sup>... إلىح يہود پر نازل ہوتى تو ہم لوگ روز نزول كوعيد ظہراتے ، ہرسال اُس دن كى تعظيم اور اُس ميں اظہار فرحت وسرو يعظيم كرتے ، امير المؤمنين نے فرمايا كه: ہم نے كيا ايسانه كيا ؟! بير آيت عرفه ميں بروز جعد نازل ہوئى ، اوروہ دونوں ہمارے دين متين ميں عيد ہيں۔ د كيھو! حضرت فاروق رضى اللہ تعالى عنه نے يہود كے اس بيان كو كہ وصول

(۱) عرضِ یہودی کا مطلب بیہ ہے کہ ہم ہرسال اُس دن کی تعظیم اور اُس میں خوشی کرتے ہیں ؟ کہ ایسی عظیم چیزیعنی دین کامل ہونا اُس میں حاصل ہوا۔

(٢) "إرشاد الساري شرح صحيح البخاري"، كتاب الإيمان، باب زيادة الإيمان ونقصانه، تحت ر: ٤٥، ١ /٢٢٦\_

(۳) ہیٹک اس میں دوفضیلتیں اور دوشرف جمع ہوئے، اور معلوم ہے کہ ہم اُن میں سے ہرایک فضیلت کی تعظیم کرتے ہیں، توجب دونوں جمع ہوئے ، تعظیم بڑھ گئی، پس ثابت ہوا کہ ہم نے اُس دن کوعید بنایا،اوراُس کی منزلت کی تعظیم کی۔ (۳) پ۲، المائدہ: ۳۔

125

نعمت برخوشی وسرور درکار، اور روزِ وصول ہر سال اُس خوشی وفرحت کے اظہار اور عید تھہرانے کے لیے سزادار ہے، تشلیم فرما کر جواب دیا کہ: روزِ عرفہ وجمعہ ہمارے مذہب میں عید وتعظیم کے لیے مقرر ہیں، اور پُر ظاہر کہ بیہ سرّت وتعظیم شرع شریف میں اجتماع مسلمین کے ساتھ ہوتی ہے، اور شکرِ الہٰی کے واسطے جلسہ اور نعمت کا شکر مجمع میں ادا کرنا صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم سے ثابت، اور حدیث میں اس قعل کی ستائش اور نہایت مدحت وارد کہ خدائے تعالیٰ ایسی مجلس والوں کے ساتھ فرشتوں سے مباہات ومفاخرت کرتا ہے۔ · بصح مسلم' (<sup>()</sup> میں امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: أنّ رسول الله ـصلّي الله تعالى عليه وسلّم ـ خرج على حلقة من أصحابه فقال: ((ما أجلسكم هاهنا)) قالوا: جلسنا نذكر اللهَ ونحمده على ما هدانا للإسلام ومنَّ به علينا، قال: ((آلله ما أجلسكم إلَّا ذلك))، قالوا: آلله ما أجلسنا إلَّا ذلك، قال: ((أما إنَّى لم أستحلفكم تهمة لكم، ولكنَّه أتاني جبرئيل فأخبرني أنَّ الله حزَّ وجل ـ يباهي بكم الملاتڪة)) <sup>(٢)</sup>، ليعنی حضرتِ رسالت عليه الصلاۃ و التحيّة دولت خانہ سے اينے (1) ورواه عنه أيضاً الترمذي [ "جامع الترمذي"، كتاب الدعوات، باب ما جاء في القوم...إلخ، ر: ٣٣٧٩، صـ٧٧٢ بتغيّر]، والنّسائي ["سنن النّسائي"، كتاب آداب القضاة، باب كيف يستحلف الحاكم، ر: ٤٣٦ ٥، الجزء الثامن، صـ٢٦٢ حضرت عالم اہلِ سڈت و جماعت دامت فیو شہم ۔ بتغيّر]\_ (۲) "صحيح مسلم"، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع...إلخ، ر: =

26

یاروں کی مجلس میں تشریف لائے اور فرمایا:'' پی کاہے کی مجلس ہے؟'' عرض کی : اس بات کی کہ خدا کا ذکر کریں اور اُس کی اِس نعمت پر کہ ہمیں اسلام کی ہدایت فر مائی اور اُس کے ساتھ ہم پراحسان کیاشکر بجالائیں،فرمایا: جمہیں خدا کی قتم! کیا صرف اس کام کی مجلس کی ہے؟ عرض کی: خدا کی قشم ! صرف اسی کام کی مجلس کی ،فر مایا:''خبر دار ہو! میں نے تمہیں متہم تھہرا کرتم سے تسم نہ لی ، بلکہ ہوا یہ کہ جریل میرے پاس آئے اور مجھے خبر دی کہ: اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ فرشتوں سے مباہات ومفاخرت فرما تاہے' ۔ سجان الله! اس یا ک مجلس کا اور جولوگ ایسی مجلس منعقد کریں ، اور اُس میں خدائے تعالیٰ کا ذکر کریں،اورراہ منتقیم وطریق قویم اسلام کی ہدایت یانے،اور جن کی بدولت ہے دولت ہاتھ آئی اُن کی ولادتِ باسعادت ورسالت واِرہاصات ومعجزات وغير ہا كمالات بر(كہاس دولت كى ترقى ورونق عظيم كے باعث ہوئے) شکرِ الہی بجالائیں،اور نعم حقیقی کے بیاحسانات یا دکریں،اورمسلمانوں کو یا د دلائیں، اُن کا جنابِ باری میں بی مرتبہ ہے کہ اُن سے اپنے فرشتوں کے ساتھ مفاخرت فرما تا ہے، گوکورِ باطن خُفاش طِيَّت انکارکريں، اور اُس کے فضل دخو بی کو کہ آفتاب نصف النہار کی طرح خاہر ہے، نہ دیکھیں۔

سانویں دلیل: ابوالقاسم'' ترغیب'' میں روایت کرتے ہیں: خدا کے سیّاح فرشتے جب ذکر کے حلقوں لیعنی ذاکرین کی مجلسوں پر گزرتے ہیں، ایک دوسرے سے کہتا ہے: بیٹھو! جب وہ دعا کرتے ہیں، بیآ مین کہتے ہیں، جب وہ درود بیچتے ہیں،

= ۲۸۵۷، صـ ۱۱۷۶ بتصرّف\_

ریہ بھی اُن کے ساتھ درود پڑھتے ہیں، جب مجلس تمام ہوتی ہے، ایک فرشتہ دوسرے ے کہتا ہے: انہیں خوبی اور خوشی ہو؛ کہ بخشے گئے<sup>(1)</sup>۔ امّ المؤمنين عا مُشهصدً يقة فرماتي بين : اپني مجلسوں كو نبي صلى اللَّد تعالى عليه وسلم پر درود بیجنے اور عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ذکر سے زینت دو! <sup>(۲)</sup>۔ اور ' دلائل الخيرات شريف' ميں فر مايا: بعض صحابہ َ كرام رضي اللَّد تعالىٰ عنهم سے مروی ہوا: جس مجلس میں محد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر درود پڑھی جاتی ہے اُس سے ایک پا کیزہ خوشبواُٹھتی ہے، یہاں تک کہآ سان تک پہنچتی ہے،فر شتے کہتے ہیں: بیدوہ مجلس ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر درود پڑھی گئی<sup>(m)</sup>۔ اورا کثر احادیث صححہ درود کے فضائل وفوائد وثوابِ جزیل واجرِ جمیل کے بیان میں مطلق دارد ہیں، تو وہ فضائل دفوا ئدکسی خاص صورت کے ساتھ مخصوص نہیں، بلکہ درودخواں کو عام اس سے کہ تنہائی میں پڑھے یائجا مع دمجالس میں،اورمصلّی شخص داحد ہویاسب اہلِ مجلس۔ ادر مجلس میں درود کے ساتھ اور اُمورِ خیر بھی جمع کیے جائیں یا صرف درود خوانی کریں،اورمجلس اسی امرکے لیے منعقد ہویا دوسرے کا دِخیر کے لیے، یا اس کے ساتھ دوسراامربھی مقصود ہو،سب صورتوں میں حاصل ہیں،تونجلسِ مَولِد تجلسِ درود خوانی کے فوائد دثمرات پرمشتمل، اور اس کا بانی اُس شخص کے عکم میں جولوگوں کو درود

(١)"الترغيب" لأبي القاسم \_ (٢) "كشف الخَفاء ومزيل الإلباس"، حرف الزاي، تحت ر: ١،١٤٤٣ / ٥٠٥\_ (٣) "دلائل الخيرات"، فضائل الصّلاة، صـ٢٢\_

پڑھنے کے لیے جمع اور اس عمدہ کام کی طرف متوجہ کرے، داخل ہے، اور کتاب خواں وحاضرین ( کہ ہزاروں سیکڑوں بار ہرمجلس میں درود پڑھتے ہیں) اُس تواب واجر وفضائل وثمرات وبرکات کے جومصلّی کے لیے صحیح حدیثوں میں موعود ہیں قطعاً مستحق۔ اور اس کا ثبوت کہ ذکرِ ولا دت باسعادت وغیر ہا احوالِ حضرتِ رسالت، یا تقسیم طعام وشیر بنی خواہ تلاوتِ قرآن وغیرہ اُمور کا درود کے ساتھ جمع ہونا اُس کے تواب وبرکات کوزائل، اور مصلّی کو اُن فوائد وفضائل سے محروم کرتا ہے، ذمہ مانعین ہے، و دو نہ حرط القتاد۔

*آتلوي وليل: دارمي عبداللد بن عمر ورضى اللدتع*الى عنهما تروايت كرت عير: إنّ رسول الله حصلى الله تعالى عليه وسلم - مرّ بمحلسَين في مسحده فقال: ((كلاهما على خير وأحدهما أفضل من صاحبه، أمّا هؤلاء فيدعون الله ويرغبون إليه فإن شاء أعطاهم وإن شاء منعهم، وأمّا هؤلاء فيتعلّمون الفقة أو العلمَ ويعلّمون الحاهل، فهم أفضل، وإنّما بُعثتُ معلّماً، فحلس فيهم)) <sup>(1)</sup>

اس حدیث میں تصریح ہے کہ مجلس تعلیم وتعلّم کی اُس مجلس سے جس کےلوگ خدا کو پکاریں اور اُس کی طرف رغبت کریں افضل ہے، جنابِ رسالت علیہ الصلا ۃ والتحیّۃ نے دونوں کو بہتر کٹم ہرا کراسے افضل فر مایا، اور اس میں تشریف رکھی، اور اِنہیں لوگوں سے اپنی ذات ِپاک کوقر ادیا، ک<sup>ونع</sup>م ماقیل: ع

(1) "سنن الدارمي"، باب في فضل العلم والعالم، ر: ٣٤٩، ١ /١١١، ١١٢-

رقيبا نرا ازين معنى خبر نيست كهسلطان جهان بإماست امشب اورابنِ عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نقل کرتے ہیں: تدارس العلم ساعةً من الليل حير من إحيائها (١)، يعنى رات ميس أيك ساعت علم كاباتهم درس ومذاكره تمام رات کی عبادت سے بہتر ہے، اور مرادعلم سے علم دین ہے، اور قرآن وحدیث کا پڑھنا سننا، اور اس کے معانی ومطالب کی تفصیل و تحقیق، اور جو اُمور اس سے ثابت ، جوں أن كا بيان ودعظ وتذكير، اور مسائل دينيہ اور وہ أذ كار كہ راہِ دين ميں نافع اور مسلمانوں کو نیک کاموں کی طرف رغبت دلائیں،اور جواُمورعقا ئد کی صحیح اوراُن کے احكام ومضبوطي خصوصاً اعتقادِ ألو ہيت ونيزت ميں كام آئيں، اور جلس مَولِد أمورِ مذكوره ے اکثر بالخصوص پہلے اور پچھلے امر پر ( کہ سب سے اعلیٰ وافضل ہے ) مشتمل ہے۔ تو د مجلس مذاکر دُعلم دین ہے،اورالی مجالس کاانعقاداوراُن میں حاضر ہونا، بلکہ طلب علم کے لیے ڈور ڈور سفر کرنا عصر صحابہ سے إلى يو منا هذا ما ثور دمعمول، اور ان اُمور کی فضیلت وترغیب میں احادیثِ صحیحہ بکثرت وافرہ وارد، اور اُس کے لیے مکان ووقت معتین کرکے پہلے سے اطلاع دینا، اور جمع ہونے کا حکم فرمانا دوسری دلیل میں'' بخاری شریف'' کی حدیث سے بتصریح گزرا، تو اُب مجلس مَولِد ادر اُس کے متعلقات میں کون سے امر کا اِثبات قرآن وحدیث سے باقی رہ گیا؟! نویں دلیل: خود خالق کا سَنات عز جلالۂ نے قصہ ُ ولا دتِ مریم دعیسیٰ ویجیٰ

(1) "سنن الدارمي"، باب العمل بالعلم وحسن النيّة فيه، ر: ١،٢٦٤ / ٩٤\_

## Z٨

و پيدائش آ دم على نبينا و عليهم الصلاة و السلام قرآن مجيد ميس بيان فرمايا، اور حضرت ِموى عليه السلام كنو ولا دت ورضاعت و نكاح و مجزات و بجرت اور كو و طور پر خدا سے بهم كلامى اور رسالت و نبوّت كا حاصل ہونا، پھر فرعون كے پاس جانا، اور ديگر حالات و فرائب و اقعات كى تفصيل اپنے كلام پاك ميں جا بجابار بار بتكر ارذكر فرمائى، اب جو شخص اِن آيات كى تفسيل اور اِن و اقعات كى تفصيل سر مجمع مساجد ميں بيان كرے اور پہلے سے کہہ دے كہ آج اِن آيات كا و عظ ہوگا، اور ايك دوسر كو اُس و عظ ميں بلائے، اور لوگوں كے جمع كرنے ميں كو شش كى جائے، تو الي مجلس كو برعت و ضلالت کہيں گي يا مجلس ہدايت و و علو و فسيحت؟!

وہدایت ہو،اورخود پروردگارِ عالم قرآنِ مجید میں بیان فرمائے،اورسیدالانبیاصلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکرِ ولادت اِتی ہیئت کے ساتھ (العیاذ باللّٰد) بدعت وصلالت تھ ہرے!، واہ! کیا ایمان وانصاف ہے، ہرذی عقل جانتا ہے کہ مجرّ دتسمیہ حقیقتِ مسٹّی اوراس کے احکام کوئہیں بدلتا، گواُسے جلسِ وعظ کہیں اوراس کا نام مجلسِ ولادت رکھ لیں، حقیقت وظلم میں فرق نہیں ہوسکتا، تو اُسے شخسن اوراسے کر وہ کہنا نرا اعتساف ہے۔

دسویں دلیل: روزِشیوع عملِ مَولِد سے إلی یومنا هذا ملکِ مصرویمن وروم وشام ومغرب وعرب وغیر ہاتمام بلادِدارالاسلام خصوصاً حرمینِ مکرّ مین میں اہلِ اسلام ہمیشہ مخلیں کرتے ،اور مَولِد پڑھنے اور سننے میں اہتمامِ تمام رکھتے ہیں ،اور ماہِ مبارک رہتے الاوّل میں تصدّق واِطعام وتکثیرِ خیرات واظہارِفرحت وسرور میں سعی بلیغ عمل میں لاتے ہیں ،اورا سے فوزِعظیم وفضلِ عمیم وفوائدِکونین وفلاحِ دارین کاعمدہ

وسیلہ تصور فرماتے ہیں۔ اکثر علمائے دین وفضلائے کاملین کے اقوال''سیرتِ شامی' وغیر ہا کتب متندهٔ فریقین اور نیز رسائل میں (کہ رڈ وہابیہ میں تالیف ہو کر مطبوع ہوئے) مندرج ومرقوم، اس جگه بنظر اختصار صرف چند کلمات ِطیّبات پر ( کیجلسِ مبارک کے فضائل دفوائد میں ہیں )اقتصار ہوتا ہے: حافظ الحديث امام ابوالخير سخاوى رحمه اللد تعالى فرمات بين ويظهر عليهم من بر کاته فضل عظیم (۱)، لیعنی اہل مولد پر اِس عمل کے برکات سے فضل عظیم ظاہر ہوتاہے۔ امام حافظ استاذ القُر اءابوالخیر محمد بن الجزری فرماتے ہیں:من حواصہ أنَّه أمان في ذلك العام، وبشرى عاجلة بنيل البغية والمرام (٢)، ليعنى التجلس شریف کے خواص سے ہے کہ وہ تمام سال کے لیے امن وامان ہے، اور حصولِ مقصد کے ساتھ بشارت ِ عاجلہ۔ امام حافظ الحديث عماد الدين بن كثير فرمات بين: قد أثنى عليه الأئمة منهم الحافظ أبو شامّة شيخ النووي في "كتاب الباعث على إنكار البدع والحوادث"، وقال: ومثل هذا الحسن يندب إليه، ويشكر فاعله

(1) "سبل الهدى والرشاد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل المولِد الشريف...إلخ، ١ /٣٦٢ بتصرّف\_ (٢) المرجع السابق\_

ویثنی علیہ <sup>(۱)</sup>،اماموں نے اس<sup>مجلس</sup> مبارک کی مدح وثنا کی ، اِن میں سے حافظ ابو شامّہ امام نو دی رحمہ اللہ تعالیٰ کے استاذ ہیں، "کتاب الباعث علی اِنکار البدع والحوادث" میں لکھتے ہیں: ایسے افعال اچھے ہیں، لوگوں کو اُن کی ترغیب دلانا چاہیے،ان کا فاعل مشکور دمحود ہے<sup>(۲)</sup>۔

علامه ابن ظفر (ورِ فنظم، على لَكَضَ بَيْنَ: قد عمل المحبّون للنّبي -صلّى الله تعالى عليه وسلّم - فرحاً بمولده الولائم، فمن ذلك ما عمله بالقاهرة من الولائم الكبار الشيخ أبو الحسن المعروف بابن قفل -قدّس سرّه - شيخ شيخنا أبي عبدالله محمّد بن النعمان، وعمل ذلك قبل جمال الدين العجمي الهمداني، ومَن عمل ذلك على قدر وسعه يوسف الحجّار بمصر، وقد رأى النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم وهو يحرص يوسف المذكور على عمل ذلك (<sup>n)</sup>-

ليحنى ميلا ومبارك كى شاوى ميس محبان رسول الله صلى الله رتعالى عليه وسلم ف وليم كي، از انجمله قامره كي برئ وليمول سے وہ وليمه ہے جو ہمارے استاذ ابو عبدالله محمد بن نعمان كے استاذ شيخ ابوالحسن بن قضل قدّس سرّ ہ نے كيا، اور أن سے پہلے (1) "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل الموليد الشريف... إلىخ، ١ / ٣٦٣\_ (٢) "كتاب الباعث على إنكار البدع والحوادث"۔ (٣) انظر: "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل الموليد الشريف... إلىخ، ١ / ٣٦٣\_

جمال الدین عجمی ہمدانی نے کیا، اور یوسف خجّار نے مصرمیں بقدراینی وسعت کے ترتيب ديا،اوررسول التدصلي التدنعالي عليه وسلم نے خواب ميں اُنہيں اس عملِ مبارک کی ترغیب وتحریص فرمائی۔ علاً مہ مدوح (۱) شیخ یوسف بن علی بن زریق شامی سے غل فرماتے ہیں: میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلّم کو دیکھا دستِ اقدس میں ایک چھڑی ہے، مجھ سے فرماتے ہیں: تجھے ماروں گا، میں نے عرض کی: بارسول اللہ! کس لیے؟ فرمایا: حتى لا تُبطل المولد ولا السنن، تاكه تو مولِد اورسنتوں كوضائع نه كرے، یوسف فر ماتے ہیں: جب سے بیں برس ہوئے آج تک میں اس عملِ مبارک کو برابر کرتاہوں۔ اور منصور نشار \_\_ فقل کرتے ہیں: رأیتُ النّبي \_صلّى الله تعالى علیه وسلّم ـ في المنام يقول لي: قل: لا يبطله يعني المولد ما عليك ممّن أكل ومتن لم يأكل <sup>(۲), يع</sup>نى مي*ن فے حضور*اقد س صلى اللہ تعالیٰ عليہ وسلم کوخواب میں دیکھا کہ فرماتے ہیں: اُس سے کہہ دے! مَولِد کو نہ چھوڑ بی تجھ پر کچھ اِلزام نہیں، کوئی کھائے یا نہ کھائے۔ اور ریہ بھی علامہ موصوف نے نقل کیا کہ: حضور نے شیخ ابو مویٰ سے خواب میں فرمایا: مَن فرح بنا فرحنا به <sup>(۳)</sup>، جو ہماری خوشی کرے گا ہم

 (1) "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل المولِد الشريف...إلخ، ١ /٣٦٣ بتصرّف\_ (٢) المرجع السابق\_ (٣) المرجع السابق\_

174

اُس سےخوش ہوں گے۔ امام حافظ ابنِ جوری محدّث رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: کم یکن فی ذلك إلا إرغام الشيطان وإدعام أهل الإيمان (١)، المفعل مين تذليل شيطان وتقويت اہلِ ايمان كےسوا كچھنہيں۔ امام علامہ نصیر الدین مبارک اینِ طبّاخ اپنے دیتخطی فتوے میں لکھتے ہیں: یثاب فاعلُه إذا أحسن القصد (۲)،اچھی نتیت سے اِس کا کرنے والاثواب پائے گا،امام علامة طهيرالدين بن جعفر بھي ايسا ہي فرماتے ہيں <sup>(m)</sup>۔ امام جمال الدين بن عبدالرحن بن عبدالملك معروف بمخلص كتّاني لكصة بي: مولد رسول الله -صلى الله تعالى عليه وسلم - مبحل مكرم - إلى أن قال: فمن المناسب إظهار السرور وإنفاق الميسور وإجابة من دعاه ربّ الوليمة للحضور (٣)، رسول التُدصلي التُدتعالى عليه وسلم كا ميلا دِمبارك معظم ومکرّ م ہے، تو خوشی طاہر کرنا، اور جومیسر آئے صرف میں لانا، اور صاحب مجلس جسے بلائے اُسے جانا مناسب ہے۔

(١) "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل المولد الشريف... إلخ، ١ /٣٦٣ بتصرّف\_ (٢) المرجع السابق، ١ /٣٦٤، ٣٦٢-(٣) المرجع السابق. ١ / ٣٦٤ ملخّصاً\_ (٣) المرجع السابق\_

| 17                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| علامه <sup>حس</sup> ین بن محمد دیار بکری <sup>د دخ</sup> میس <sup>، (۱)</sup> میں جملہ کلامِ ماضی وآتی امام ابن |
| الجزرى نقل فرما كر مقرر ركھتے ہيں كہ: بيجلسِ مبارك موجبِ امان وحصولِ مرام                                       |
| ودخولِ چتان وغيظِ منافقان ومعمولِ مؤمنان ہے۔                                                                    |
| حافظ الحديث امام ابوشامتہ امام نووی کے استاذ فرماتے ہیں: فہانّ ذلك                                              |
| مع ما فيه من الإحسان إلى الفقراء مشعر بمحبَّة النَّبي صلَّى الله تعالى                                          |
| عليه وسلّم، وتعظيمه وجلالته في قلب فاعله، ويشكر الله على من منّ                                                 |
| به من إيحاد رسوله الذي أرسله رحمة للعالمين صلَّى الله تعالى عليه                                                |
| و سلم (۲)، بیغل باوجوداس کے کہ اُس میں فقیروں کے ساتھ سلوک ہے، محبت وتعظیم                                      |
| وإجلال حضرت رسالت صلى الثد تعالى عليه وسلم فاعل كقلب ميں اس سے مجھى جاتى                                        |
| ہے،اوراس احسانِ الہی سے شکر پر (کہاپنے ایسے رسول کو جسے تمام جہان کے لیے                                        |
| رحمت بھیجا پیدا کیا ) دلالت کرتا ہے۔                                                                            |
| امام علامہ صدر الدین بن عمر شافعی رحمہما اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ویثاب                                          |
| الإنسان بحسب قصده في إظهار السرور والفرح بمولد النّبي صلّى الله                                                 |
| تعالى عليه وسلم (٣)، انسان اپني نتيت ك موافق إظهار سرور وفرحت مَولِد ميں                                        |
|                                                                                                                 |
| (۱)"تاريخ الخميس"_                                                                                              |

(٢) "سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء في عمل المولِد الشريف...إلخ، ١ /٣٦٥\_ (٣) المرجع السابق \_

ثواب دياجا تاہے۔ امام حافظ ابنِ حجر فرماتے بیں: یستحبّ لنا أیضاً إظهار الشکر بمولده ـصلّى الله تعالى عليه وسلّم ـ بالاجتماع، وإطعام الطعام ونحو ذلك من وجوه القربات وإظهار المسرّات (١)، بيجمى بماركون مي مستحب ہے کہ ولا دت نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کاشکر مجمع کر کے کھا نا کھلانے ،اوراس کی مثل أوراعمال قربت واظهار يبرور وفرحت سے بجالا ئیں۔ امام محقق حافظ ابوزرعه ولى الدين عراقي فرماتے ہيں:الوليمة وإطعام الطعام يستحبّ في كلّ وقت، فكيف إذا انضم إلى ذلك السرور بظهور نور النبوّة في هذا الشهر الشريف، ولا نعلم ذلك من السلَف ولا يلزم من كونه بدعةً كونُه مكروهاً، فكم من بدعة مستحبَّة، بل واجبة إذا لمه ينضم بذلك مفسدة، خوشي كي تقريب مين مسلمانوں كودعوت دينا کھانا کھلانا ہر وقت مستحب ہے، پھر اُس صورت کا کیا یو چھنا جب اس کے ساتھ ماہ ِ مبارک میں ظہور نِو رِنبو ت کی خوشی منا نامل جائے ، پیرخاص طریقہ ہمیں سکف سے معلوم نہیں، اور بدعت ہونے سے مکروہ ہونالا زم نہیں آتا؛ کہ بُہتری بدعتیں مستحب، بلکہ واجب ہوتی ہیں جب کہ اُن کے ساتھ کسی فساد کی آمیزش نہ ہو۔ امام قسطلاني ''موامِبْ' ميں لکھتے ہيں:إذا كان الحمعة الذي خلق فيه آدم \_عليه السلام \_ خصّ بالساعة لا يصادفها عبد مسلم يسأل اللهَ (١)انظر: "الحاوي للفتاوي"، كتاب الصداق، ضمن رسالة "حسن المقصد في عمل المولِد"، ١ /٣٣٠\_

فيه خيراً إلّا أعطاها إيّاه، فما بالك بالساعة التي وُلد فيها سيّد المرسلين صلّى الله تعالى عليه وسلّم (١)، جب كهروزِ جمعه ولادت آدم عليه السلام کے سبب ایسی ساعت سے مخصوص ہوا کہ جومسلمان اُس وقت کوئی بھلائی طلب کرے خدائے تعالیٰ اُسے دیتا ہے، تو اُس ساعت کا کیا کہنا جس میں پیخبروں کے سردار پیدا ہوئے اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ اور''مجمع البحار'' میں ( کہ مانعین سوجگہ سند لاتے ہیں اور اُس کے مصنف کو ائمه محققتین واُجلّه فقنها ومحدّثین سے شار کرتے ہیں) خاتمہ میں لکھا ہے: تہ ہےمد الله وتيسيره الثلث الأخير من "مجمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار" في الليلة الثانية عشر من شهر السرور والبهجة مظهر منيع الأنوار والرحمة شهر ربيع الأوّل؛ فإنّه شهر أمرنا بإظهار الحبور فيه كلّ عام... إلغ <sup>(1)</sup>، خلاصه بيركه بيركتاب<sup>( بمجمع</sup> البحارُ<sup>،</sup> ٢٢ ربيع الاوّل كوتمام مونّى جو خوشی وشاد مانی کامہینہ اور رحمتِ الہٰی وانوارِ عالیہ کا مظہر ہے، یہ وہ مہینہ ہے جس میں ہم مسلمانوں کو تھم ہے کہ ہرسال اُس میں ولا دت اقدس کی شادی رچائیں۔ ''شرح <sup>سن</sup>ن اتنِ ملجَہ' میں ہے: الصواب أنَّه من البدع الحسنة المندوبة إذا خلا عن المنكرات شرعاً <sup>(٣), ح</sup>ق *بد بحكمي مبارك بدعتٍ*  (1) "المواهب اللدنية بالمنح المحمدية"، المقصد الأوّل في أحداث السيرة منذ الولادة إلى الوفاة، زمن الولادة ووقتها، ١ /١٤٢ ـ (٢) "مجمع بحار الأنوار"، خاتمة الكتاب، ٥ /٣٠٧] (٣) انظر: "سبل الهدي والرشاد"، الباب الثالث عشر...إلخ، ١ / ٣٦٧ نقلًا عن =

## 171

حسنه مستحبه ہے جبکه ممنوعات شرعیه سے خالی ہو۔ مولانا احمد بن محمد قشاشی مدنی (کہ شاہ ولی اللہ صاحب کے علم حدیث میں استاذ الاسا تذہ شیخ المشانخ ہیں)" مشرح إثبات المولد النّبي الأمحد" میں بھی بہت اقوال نقل کرتے ہیں، اور مولانا میرک محدّث أسے مستحب وستحسن وموجب ثواب فرماتے ہیں۔

امام حافظ ابوالخیر بن الجزری قصہ ً ابولہب نقل کرکے کہتے ہیں : فإذا کان

أبو لهب الكافر الذي نزل القرآن بذمّه جُوزي في النّار بفرحه ليلة مولد محمّد صلّى الله تعالى عليه وسلم، فما حال المسلم الموحّد من أمّة محمّد -صلّى الله تعالى عليه وسلّم - يسرّ بمولده ويبذل ما تصل إليه قدرته في محبّته لعمري! إنّما يكون جزاؤه من الله الكريم أن يدخله بفضله العميم جنّات النعيم <sup>(1)</sup>-

لیعنی جب ابولہب جیسا کا فرجس کی مذمت میں قرآن نازل ہوا فرحتِ شپ میلا دِنبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر دوزخ میں اُس رات تخفیفِ عذاب کا بدلہ پائے ،تو کیا حال ہے اُس مسلمان موجّد محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اُمتی کا کہ حضور کی ولادت پرخوش ہواور بقد رِدسترس حضور کی محبت میں اپنامال صرف کرے! قسم ہے اپنی زندگی کی! کہ اُس کا بدلہ خدائے کریم سے یہی ہے کہ اپنے فصلِ عمیم سے اُسے = "میں سن اہن ما جہ"۔

(1) "المواهب"، المقصد الأوّل في أحداث السيرة...إلخ، رضاعه...إلخ، ١ ١٤٧/ بتصرّف\_

| Ι٨∠                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| جتّات ِنعیم میں داخل فرمائے۔اور حافظتمس الدین محمد بن ناصر الدین دمشقی بھی قصہ ً              |
| ابولہب سے استناد کر کے اس مضمون کی طرف اشارہ کرتے ہیں <sup>(1)</sup> ۔                        |
| امام جلال الدين سيوطى فرمات بين : يثاب عليها صاحبها لما فيه من                                |
| تعظيم قدر النّبي صلّى الله تعالى عليه و سلّم، وإظهار الفرح والاستبشار                         |
| بمولده الشريف <sup>(٢)</sup> ، صاحب ِمَولِد ثوَّاب پاتا ہے؛ کہ اُس میں قدرِ حضرتِ             |
| رسالت کی تعظیم اورولا دت ِباسعادت پراظہارِفرح وشاد مانی ہے۔                                   |
| امام قسطلانی ''مواہب'' میں امام ابن الجزری سے فل کرتے ہیں : فد حہ                             |
| الله امرأً اتّخذ ليالي شهر مولده المبارك أعياداً؛ ليكون أشدّ على مَن                          |
| في قلبه مرض وأعيا داء <sup>(٣)</sup> ، أ <sup>شخص</sup> پراللد عر وجل كى رحمت ، وجو ما ومبارك |
| ولا دتِ اقدس کی را توں کوعید کھہرائے ؛ تا کہ جس کے دل میں بیماری وعنا د ہے اُس پر             |
| سخت گراں گزرے۔ملا معین حنفی ''معارج''،اور شخ محقق مولا نا عبدالحق محدّ ث                      |
| دہلوی ''مدارج شریف'' میں اس عملِ مبارک کا غایت استحسان ثابت فرماتے                            |
| ہیں <sup>(۳)</sup> ۔ شاہ ولی اللّہ صاحب محدّ ہ ِ دہلوی'' فیوض الحرمین'' میں تحریر کرتے ہیں:   |
|                                                                                               |
| (٢) "الحاوي للفتاوي"، كتاب الصداق، ضمن رسالة "حسن المقصد في عمل                               |
| المولِد"، ١ /٢٢٢_                                                                             |
| (٣) "المواهب"، المقصد الأوَّل في أحداث السيرة…إلخ، الاحتفال بالمولِد،                         |
| -1 2 1/1                                                                                      |
| (٣) "مدارج النبوّت"، قسم دوم، باب أوّل، وصل: ولادت آنحضرت عليه =                              |
|                                                                                               |

كنت قبل ذلك بمكّة المعظّمة في مولد النّبي ـصلّى الله تعالى عليه وسلّم ـ في يوم ولادته، والنّاس يصلّون عليه صلّى الله تعالى عليه وسلّم، ويذكرون إرهاصاته التي ظهرت في ولادته ومشاهده قبل بعثته صلّى الله تعالى عليه وسلّم، فرأيتُ أنواراً سطعت دفعة واحدة، لا أقول: إنّي أدركتُها ببصر الحسد، ولا أقول: أدركتُها ببصر الروح فقط، والله أعلم كيف كان الأمر بين هذا وذاك، فتأمّلتُ تلك الأنوار فوجدتُها من قبل الملائكة المؤكّلين بأمثال هذه المشاهد، وبأمثال هذه المحالس، ورأيتُ تخالط أنوار الملائكة بأنوار الرحمة <sup>(1)</sup>\_

حاصل بیرکہ میں اُس مجلس میں کہ مولدِ اقدس میں بروز ولا دت ِشریف مکہ معظمہ میں منعقدتھی حاضرتھا،لوگ درود پڑ ھتے اور حضورِ اقدس صلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکرِ خیر کرر ہے تھے، ناگاہ میں نے پچھا نوار دیکھے کہ دفعۃ بلند ہوئے ، میں نہیں کہتا کہ میں نے اُنہیں بدن کی آنکھ سے دیکھا، نہ بیہ کہوں کہ فقط روح کی بھر سے دیکھا، خدا کو معلوم ہے کہ کیا کیفیت تھی اس کی ، اور اُس کے درمیان میں نے ان انوار میں تامل کیا تو وہ انوار اُن فرشتوں کی طرف سے پائے جوالی مجالس ومشاہد پر مؤکل ہیں، اور انوارِ ملائکہ انوار دینہ انہی سے ملے ہوئے دیکھے۔ نیز کتاب ''اختاہ'' وُن درَّ مَثین'' وغیر ہما میں اپنے والد شاہ عبد الرحیم سے نقل

> = السّلام، الجزء الثاني، صـ ١٥ \_ (١) "فيوض الحرمين" (مترجم بالأردية)، المشاهدة الثامنة، صـ ١٩ \_

كَرْتْ بْيْنِ: كَنْتُ أَصْنِع فِي أَيَّام المولد طعاماً صلةً بالنَّبي صلَّى الله تعالى عليه وسلّم، فلم يفتح لي في سنة من السنين شيء أصنع به طعاماً، فلم أجد إلَّا حمصاً مقلَّياً، فقسَّمتُه بين النَّاس، فرأيتُه صلَّى الله تعالى عليه وسلّم وبين يدَيه هذه الحمص متبهجاً بشاشاً (١)، على ايام مَولِد شريف ميں نبي صلى اللَّد تعالىٰ عليہ وسلم كي نياز كا كھانا كيا كرتا، ايك سال بَصْخ ہوئے چنوں کے سوا کچھ میسر نہ آیا، میں نے لوگوں پر وہی تقسیم کر دیے، حضورِ اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کی زیارت سے مشرّ ف ہوا کہ وہ چنے حضور کے سامنے رکھے ہوئے ہیں،اور حضور شاد ومسر ورہیں جسلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ اورسوا اُنکے بہت سے علمائے متقدّ مین ومتاخرین ہیجکس مبارک خود کرتے، اور اُس میں شریک ہوتے، اُسے مستحسن ومندوب وموجب برکات ومنبع خیرات شجھتے ہیں، اُن میں سے ہیں حافظ امام ابوالفضل ابنِ حجر عسقلانی، حافظ ابو الخطاب بن دحيه، شيخ ابو بكر حجّار، شيخ ابو عبدالله محمد استاذٍ امام ابن ظفر، شيخ عمر بن ملّا موصلي،علامه ابوالطتيب محمد بن ابرا ہيم ماکلي، حافظ ابنِ رجب حنبلي، شيخ رکن الدين محمد بن يوسف دمشقى صاحب ' سيرت شامى' ، سبط امام ابن جورى، شيخ عبدالوباب بن حسام متقى ،ملاً على قارى حنفى ، علامه محمد بن عبدالباقى زرقاني شارحٍ ' 'موا جب' ' ، امام سيد جعفر برزيجى، علامه سليمان برسوى، امام سلطان يلدرم بايزيد، شيخ بربان الدين ابراہیم بن عمر بعمری، شیخ حمد اللہ بن شیخ آق، شس الدین مولی حسن بجری متوقی

(1) "الدرّ الثمين"، الحديث الثاني والعشرون، صـ ٦١ بتصرّف\_

۹۹۴ هه، بر مان الدين محمد ناصحي ، شيخ شمس الدين احمد بن محمد سيواسي ، حافظ زين الدين حراقي، سيد عفيف الدين ايجي شيرازي، علامه مجد الدين فيروز آبادي، شيخ محمد بن حمزه حربي واعظ،علامة ثمس الدين دمياطي،علامه بريان الدين ابوالصفاين ابي الوفا شافعي والدِ علامه كمال حنفى، علامه ابو بكر فخر الدين ذخلى، شيخ علامه محد بن عثان، اما م حلبي صاحب ''سیرتِ حلبیہ''، علامہ ابو القاسم محمد بن عثمان لؤلؤ ی دمشقی ، علامہ ابو <sup>الح</sup>سن احمد بن عبداللد بكرى، وغيرہم رحمة اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کہ مانعین عصر اِن میں سے اکثر حضرات سے سلسلۂ تلہتذ رکھتے ہیں،خواہ منتندین مانعین سے ہیں،اور مخالفین سند لانے کے دفت اُنہیں نہایت تعظیم وتکریم کے ساتھ یاد کرتے ہیں،اورخود اِن ساٹھ ہی ائمہ دعلا پر کیا موقوف! اور حصر وشار کی کہاں قدرت! کہ روزِ شیوع سے آج تک إن تمام قرونِ متطاوله ميں جماہيرا کابرِ شريعت ومشايخ طريقت خودمجلس کرتے ، يا اُس میں حاضر ہوتے ،ادراُ سے مستحب وستحسن کہتے لکھتے سمجھتے رہے ہیں، ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُّورٍ ﴾ (1)\_ امام ابوالخيرش الملة والدين سخاوى، وامام ابوالخير شيخ القراء محد محد مدابن

الجزرى، وامام شهاب الدين احمد بن محمد خطيب قسطلانى ونجير بم فرمات بيں، وهذا لفظ "المواهب": لا زال أهل الإسلام يحتفلون بشهر مولده عليه الصّلاة والسّلام، ويعملون الولائم، ويتصدّقون في لياليه بأنواع الصدقات، ويُظهرون السرور، ويزيدون في المبرّات، ويعتنون بقراء ة مولده الكريم،

(۱) پ۱۸، النور: ٤٠\_

ويظهر عليهم من بركاته كلِّ فضل عميم <sup>(١)</sup>\_

بميشاتلي اسلام ما ومبارك رئين الاوّل كا اجتمام تمام ركين آئ ، أس مين وليم ، اور أس كى راتوں ميں طرح طرح كے صدق ، اور خوشى كا اظہار ، اور مولِد شريف پڑ ھنے ميں اجتمام كرتے رہ ، اور اس كى بركتوں ت أن پر فصل عميم ظاہر ہوا كيا \_ سلطاني عادل ملك مظفر ابوسعيد جن كے حال ميں امام عماد الدين بن كثير فرمات بيں : كان يعمل المولد الشريف في ربيع الأوّل ، ويحتفل فيه احتفالا هائلا ، وكان شهماً شحاعاً بطلاً عاقلاً عالماً عادلاً ، وطالت مدّته في الملك إلى أن مات ، وهو محاصر الفرنج بمدينة "عكا" في سنة ثلاثين وستّمنة (۲)\_

ما ميارك رتيج الاوّل على مَولِد شريف كيا كرتے، اور أس كى محفل عظيم الثان ترتيب ديتے، صاحب شہامت وشجاعت، دلير وعاقل، وعالم وعادل، ونيک خصلت و پاكيزه باطن تھے، مدّت دراز تک سلطنت فرمائى، يہاں تک كه شمرِ ''عكا'' على كافران فرنگ كومحاصره كيے ہوئے ملا حيل انتقال كيا۔ سبط اين الجوزى أن كى محفل مبارك كا حال لكھتے ہيں: كان يحضر عنده في المولد أعيان العلماء و الصوفية (<sup>m</sup>)، أن كي يہاں مجلس مبارك على اكابر (1) "المواهب"، المقصد الأوّل... إلخ، الاحتفال بالمولِد، ١ / ١٨٩۔ معل المولد أعيان العلماء و الصوفية (<sup>m</sup>)، أن كي يہاں مبارك على اكابر (1) انظر: "الحاوي للفتاوى"، كتاب الصداق، ضمن رسالة "حسن المقصد في عمل المولِد"، ١ / ٢٢٢۔ (2) "سبل الهدى والرشاد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء... إلخ، =

علمادمشانخ حاضرہوتے تھے۔ امام جليل جلال سيوطى أنهيس كى مجلسٍ مقدّس كولكصة بين: حضر عنده فيه العلماء والصلحاء من غير نكير منهم (١)،علما وصلحا أس ميں بلاا نكارحاضر ہوتے، علمائے متقد مین ومتأخرین نے خاص اس باب میں بہت رسائل (۲) تصنیف فرمائے ، از انجمله: "التنوير في مولد السراج المنير" <sup>(٣)</sup>، "التعريف بالمولد الشريف" <sup>(٣)</sup>، "حسن المقصد في عمل المولد" <sup>(٥)</sup>، "موعد الكرام لمولد النّبي عليه السّلام" <sup>(٢)</sup>، \_ 37/1 = (1) "سبل الهدى والرشاد"، الباب الثالث عشر في أقوال العلماء... إلخ، ٣٧٠/١-(۲) شیخ علائے ملۂ معظمہ مولا نا علامہ سید احمدزینی دحلان ملّی قدّ س سرّ ہ الملکی کتاب "الڈرد السنيَّة في الردَّ على الوهابية " مَنْ فرماتٌ بِنْ وقد أفردت مسألة المولد وما يتعلَّق بها بالتأليف، واعتنى بذلك كثير من العلماء فألَّفوا في ذلك مصنَّفات مشيَّنة بالأدلَّة والبراهين [ "الدرر السنيَّة في الرد على الوهابية"، واحب تعظيم النَّبي صلَّى الله تعالى عليه وسلم، صـ ٥٠]، مجلس ميلادٍمبارك اورأس كمتعلقات كي بار يي مستقل تالیفیں ہوئی ہیں، بکثرت علانے اس کی طرف کامل توجہ کی ،اور دلائل وبراہین سے لبریز تصنيفيں اس کے ثبوت میں لکھیں۔ (٣)للعلَّامة أبي الخطَّاب عمر بن حسن المعروف بابن دحية، المتوفِّي٣٣٣هـ، ألفًه ٢٠٤هـ (٣) للإمام ابن الحزري المتوفِّي ٨٣٣هـ (۵)للإمام الحليل خاتم الحفّاظ، المتوفّى ٩١١هـ (٢)للشيخ برهان الدين إبراهيم بن عمر الحعبري المتوفَّى ٧٣٢هـ\_

| «جامع الآثار في مولد النّبي المختار» <sup>(١)</sup> ، «المولد الحسماني والمورد            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| الروحاني" <sup>(۲)</sup> ، "مورد الصادي في مولد الهادي" <sup>(۳)</sup> ، "اللفظ الرائق في |
| مولد خير الخلائق" <sup>(٣)</sup> ، "عرف التعريف في مولد الشريف" <sup>(٥)</sup> ، "الدرّ   |
| المنظِّم في مولد النبيِّ المعظِّم " <sup>(٢)</sup> ، "اللفظ الحميل بمولد النَّبي          |
| الجليل" <sup>(2)</sup> ، "فتح الله حسبي وكفى في مولد المصطفى" <sup>(٨)</sup> ،            |
| "النفحة العزيّة في مولد الخير البريّة" <sup>(9)</sup> ، "مفتاح السرور والأفكار في         |
| مولد النّبي المختار" (١٠)، "المورد الروي في المولد النّبي" (١١)_                          |
|                                                                                           |
| (٢)لابن الشيخ آق شمس الدين الشيخ حمد الله_                                                |
| (٣) للإمام ابنِ ناصر الدين الممدوح_                                                       |
| (٣) للإمام الدمشقي المذكور_                                                               |
| (۵)للإمام شيخ الحزري و"مختصر تعريفه"_                                                     |
| (٢) لأبي القاسم محمد بن عثمان الؤلؤي الدمشقي_                                             |
| (۷) له وهو مختصر درّه المذكور_                                                            |
| (٨) لبرهان الدين أبي الصفاء بن أبي الوفاء_                                                |
| (٩) للإمام محد الدين محمد بن يعقوب فيروز آبادي المتوفِّي ١٧٨هـ، وهو                       |
| صاحب "القاموس"_                                                                           |
| (١٠)لابي الحسن أحمد بن عبد الله البكري _                                                  |
| ۔<br>(۱۱) للعلّامة على القاري المحّى المتوفِّي ١٠١٤هـ                                     |

اورامام حافظ این جوزی محدّث رحمہ اللد تعالیٰ نے ایک رسالہ نہایت فصیح وبلیغ لکھاہے، اور رسالہ کہ امام سید جعفر برزنجی کہ بلاغت و متانت میں بے نظیر ہے، تمام ملک ِ عرب میں مردَّح اور حرمین شریفین میں پڑھا جاتا ہے، اور اُن کے نواسے علامہ سید زین العابدین نے رسالہ کہ کور اور رسالہ معراجیہ امام موصوف کو ہزبانِ فصیح نظم کیا<sup>(1)</sup>ہے۔

اور 'انسان العيون' وُ'سيرتِ شاميهُ' وُ'ضوءِلامع''<sup>(1)</sup> وُ'ما شبت بالسنة' وُ'مدارج النبوّ ة'' وُ'موا هب اللدُنيهُ' وُ' درِ مِنظَّم'' وُ' مجمع البحار' وُ' فيوض الحرمين'' وُ' شرح سننِ ابنِ ماجهُ'<sup>(11)</sup> وغير مإ بهت كتبِ معتبَره متداوله ميں اس<sup>ع</sup>ملِ مبارك كو

(۱) ان كے علاوہ مولد مبارك ميں بہت ائمہ وعلا نے تصانيف فرما سميں مثل مولى حسن بحرى، وشخ محمد بن حزہ مرّ ى، وشخ شمس الدين احمد سيواسى، وعلامہ فخر ايو بكر دفقى، وبر بان محمد ناصحى، وشمس دَمياطى اين سنباطى، وبر بان بن يوسف فاقوس، وامام زين الدين عراقى، وامام شمس الدين سخاوى، اور علامہ سيد عفيف الدين ايجى شيرازى نے متعدد حوالہ لكھ، ذكر هم فى "كشف الظنون" ["كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون"، ٢ /٢٢٦، ٢٧٧] اور امام الظنون" ["كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون"، ٢ /٢٢٦، ٢٧٧] اور امام الزرقانى"، المقصد الأول فى تشريف الله تعالى له عليه الصلاة والسلام، قد الزرقانى"، المقصد الأول فى تشريف الله تعالى له عليه الصلاة والسلام، قد الزرقانى"، المقصد الأول فى تشريف الله تعالى له عليه الصلاة والسلام، قد (٢) للإمام شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السناوي المتوفى ٢٠٩ هـ. (٣) للإمام خاتم الحفاظ أبى الفضل عبد الرحمن. اچھالکھاہے، اورا تفاق اہلِ حرمینِ شریفین ومصروروم وشام ویمن وتمام ملکِ عرب ومغرب وغیر ہابلا دِاسلام کا اُس کے استحسان واستخباب پر،اوررائج ومعمول بہ ہونا اس عمل کامما لکِ مٰدکورہ میں، اورشریک ہونا وہاں کے خواص وعوام کا بشہا دتِ معتمد ین ایسا ظاہر ہے کہ کوئی ذکی شعور جو دیانت وحیا ہے کچھ بھی سہرہ رکھتا ہے اُس میں کلام نہیں کرسکتا۔

آج تک سی معتبر متند سے کہ اکابر مدوجین وائمہ مذکورین کے مقابلے میں اُس کا کلام کچھ بھی قابلِ لحاظ ہوسوا تاج فاکہانی مالکی کے انکارِنفسِ عملِ مولد اصلاً ثابت نہ ہوا، بلکہ خروج وہا بیہ وشیوع نجد بہ سے پہلے بلا دِہند میں بھی کسی نے اس عملِ مقدّس میں کلام نہ کیا، ہاں! حضرات وہا بیہ نے اُس کی ممانعت اور بدعت وضلالت ہونے میں رسائل تصنیف کیے،اور فاعلین ومحوِّ زین کے حق میں (معاذ اللہ) مبتدع وگمراہ دلہا ہیاوراسی قشم کے کلمات قبیجہ،اورایسے ہی الفاظِشنیعہ بکے۔ اب تو اس ہندِ پُرفتن دارانحن میں ایک قیامت بریا ہے، ہرگس وناگس اَسپ بےلگام دشتر بے مُہا رکی طرح جوجا ہتا ہے بکتا ہے،اورعلمائے دین وفضلائے متدينين وائمه سالقين واكابر لاحقين كي نسبت جومنه ميس آتاب كہتا ہے، بلكه اين اساتذه ومشايخ كو( كه شيوخ ومإبيهُ مهند كا سلسلهُ علم حديث أن حضرات تك پينچتا ہے، مانندامام علامہ حافظ الحدیث شمس سخاوی وامام اَجل ﷺ الاسلام حافظ الحدیث جلال الدین سیوطی رحمہما اللہ تعالیٰ ) کے بے تکلف (معاذ اللہ) مبتدع اور بدعتِ ستیر کے مردِّج اوراُ سے مستحب ومستحسن کہنے والے کھہراتے ہیں۔ اورتمام ابل اسلام بلا دِعرب وعجم وردم وشام وجمهور ابل سنت وسوا دِاعظم

امت كو ( كەروزِ شيوعٍ مَولِد سے إلى يومنا هذا اسے اچھا سيحظ، اور قرماً فقرماً وطبقة فطبقة السعمل مبارك كوكرتے، خواہ أس ميں شريك ہوتے) گمراہ واہل منالت قرار ديتے ہيں، اور زمانه مَلِكِ عادل، عالم عاقل، فواد باذل، صوفى كامل، سلطان إر پل سے شاہ ولى الله صاحب محد ث دہلوى تك علمائے دين وفضلائے متدينين اكابرائمه شريعت ومشارع طريقت كه (عياد أبالله) حق پوش وناحق كوش كه دانسته بدعت سيّنه يرفيق زہوئے، يابا وجود قدرت اظہار حق سے ساكت رہے، اور اسى طرح كالزامات كامور دومستوجب بناتے ہيں۔

بعض حضرات کونٹی اُپنج سوجھی کہ جس طرح محقو زین بکثرت ہیں اسی طرح مانعین بھی بہت ہیں، تو مسئلہ مختلف فیہ ہوا، اور اس ادّعائے صرح البطلان کے اِثبات میں تو دوسرا حشر ہر پاکردیا، کتابوں اور عالموں کے نام بنا لیے، اور علمائے مشہورین وکتپ متداولہ پر اِفترا کیے، اور بہت خوش ہوئے؛ کہ اب اِلزام مخالفتِ جماعت وسوادِ اعظم کا دفع ہوا، اور قاضی شوستری کا نام ہم نے روشن کردیا۔

کسی نے مَولِدِ مبارک کی ممانعت '' سیبیہ امام شعرانی'' کی طرف نسبت کی، حالانکہ'' سیبی' میں اس مسلہ کا پتا ہی نہیں، لطف سیہ کہ اِنہیں امام شعرانی نے اپنی کتاب مستطاب'' لواق تعالیٰ عنہ کے میلا دِمبارک کی مجلس میں جو ہڑی دُھوم اور مہینوں کی راہ سے مسلمانوں کے بچوم کے ساتھ مصر میں منعقد ہوتی ہے، خود اپنا بار ہا شریک ہونا اور اُس کے عظیم وطبیل مدائح و ہرکات، یہاں تک کہ اُس پر انکار کیے سے بعض اَشخاص کا ایمان زائل ہوجانا بتایا، خدا کی شان مجلسِ اولیا ئے کرام کی نسبت جن کا بیہ پا کیزہ اعتقاد ہے، مگر وہ

مجلسٍ ميلا دسيدالا سيادصلى اللَّد تعالى عليه وسلم كو ( معاذ الله ) بدعت وناجائز بتائيں گر!

مؤلفين رساله ' بداية المبتدعين' نے'' طريقة محمد بيُهُ وُ' شامي حاشيهُ درٍ مختار' کواُن کتابوں سے جن میں میلا دکوننع لکھا ہے شار کیا، بعض نے ''طریقہ محمد پی' کی جگہ منهيدلکھ ديا، نه ''طريقة محمد بيُ' ميں اس مسّله کا ذکر، نه رجب آفندی جس کی طرف تصنیف اُس کی نسبت کرتے ہیں اُس کا مصنف، نہ ' رداکچتا رحاشیہ ً درِمِختار'' میں اس ادٌ عا کا کچھ پتا، انہوں نے نذر مِخصوص میں کلام کیا ہے، اور منہیہ ''طریقۂ محمد بی' میں عورات کو بیبا کی اور بلند آواز سے مَولِد پڑھنے، اور اجنبی مَر دوں کو سنانے سے منع کیا ہے،اصلِ مولد سے کچھ بحث نہیں۔'' قولِ معتمد'' کا حوالہ دیا،اور بشیر قنوجی نے''غایۃ الکلام' ،اورنواب بھویالی نے'' کلمۃ الحق' میں اُسے احمد بن محمد مصری کی طرف نسبت کیا،اور مطالبہ جھم کے وقت کسی صاحب سے اُس کا وجود بھی ثابت نہ ہو سکا۔ بعض حضرات نے سب سے بلند پروازی کی، امام قسطلانی، ویشخ محقق دہلوی کوبھی مانعین کی فہرست میں ذکر کیا،جن کا محتِّ زین سے ہونا اور اس عملِ مقدِّس کی مدح وثنا کرنا آفتاب نیمروز سے بھی ظاہر تر ہے۔واہ دیانت واہ! حیا کا مرتبہ اس حدكو ﴾ بنجا ﴿إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّآ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (١)! أَسَ طَرَح شرف الدين احمد وعلاء الدين بن اساعيل، ومحمد بن ابو بكر مخز ومي، وعبدالرحن بن عبدالمجيد مالكي، وعبدالغني الشهير بإبن نقطه بغدادي حنبلي ، وابوالفضل بن فضل مقدس وغيربهم كانام بحواله قول معتمد

197

فہرستِ مانعین میں داخل کرتے ہیں، اور'' قولِ معتمدُ' کا اعتبار کیا؟ وجو دبھی ڈیٹ إمداد على كى المارى كے سواتمام عالم ميں ثابت نہيں كريكتے ! \_ ادر بعد سلیم حوالہ داعتبارِ'' قولِ معتمد'' کے اکثر صاحبوں کی عبارت میں ( کہ بحوالہ کتاب مذکور مانعین عصر نے قُل کی ہے ) بدعتِ سیّےہ ومعصیت ہونا اس عملٍ مَولِد كا( كەمنَكْرات شرعيہ سے خالي ہو ) مٰدكورنہيں بعض أزمِنہ وأعصار ميں اس عملِ مقدّس میں مزامیر وغیرہ بھی ہوتے بختمل کہا نکاران کا ایسی مجلس کی نسبت ہو، ادر'' تاریخ خوارزمی'' سے( کہ عبارت اس کی بھی بحوالہ'' قولٍ معتمد''نقل کی )متعلق مسئلہ کے صرف اسی قدر خاہر کہ ملک مظفر رہیج الاوّل میں محفل مولد کرتا، اور بادشاہوں میں اُس نے پہلے اس عمل کو اِحداث کیا، بھلا پی ضمون مُولِد کی شناعت پر کچھ بھی دلالت کرتا ہے؟! اور عبدالرحمٰن حنفی صاحبِ فتاویٰ سے صاحبِ ' 'شرعہُ ' نے صرف بدعت ہونا نقل کیا ہے، کلام<sup>(۱)</sup> ابن الحاج ''مَدخل'' میں نہایت مضطرب، یہاں تک کہ بعض مانعین نے اُنہیں محقِّ زینِ مَولِد سے قرار دیا ہے، اور وہ نہایت <sup>(۲)</sup>شدّ ومد کے ساتھ ماہِ رہیج الا وّل کی عظمت بوجیہ ولا دت ِ باسعادت اور اسے انواعِ عبادت کے ساتھ (۱) ہمارے پاس موجو دنسخہ میں یہاں کچھ ضحات مفقو دہیں، شایدا مام احمد رضا کا بیہ مشارالیہ حاشیہ

ان صفحات میں سے کسی پرہو۔ (۲) ہمارے پاس موجود نسخہ میں یہاں کچھ صفحات مفقود ہیں، شاید امام احمد رضا کا بیہ مشارالیہ حاشیہ ان صفحات میں سے کسی پرہو۔

مخصوص وممتاز ثابت کرتے ہیں،اورتو جیہ کلامِ<sup>(۱)</sup>امام کی اس میں منحصر کہ اصلِ مَولِد کے قائل اور منگراتِ شرعیہ پراس مجلسِ مبارک میں اُس وقت ہوتے ،معترض ہیں۔ باوجود اس کے اُن سے استناد اور اُن کے کلام سے استدلال انہیں حضرات کا کام ہے۔

اسى طرح بحواله ' شرعهٔ الهبیهٔ جو مضمون نقل کیا، اور رسالهٔ مذکوره میں عبدالرحمن مغربي حنفى ونصيرالدين دووى شافعي وابن الفضل واحمد بن حسن كا حواليه ديا بدُونِ إِثبات اعتبارٍ ' شرعهُ اللهيهُ ' أن كے خصم پر حجت نہيں، جب أن لوگوں كى كتابون ميں جن كاان دونا معتمد كتابون ' قولٍ معتمد' وُ ' شرعهُ ' ميں حواليہ بتايا جاتا ہے ، یا اور کسی معتمد ومعتبر کتاب میں اُن کے حوالے سے بیہ ضمون دکھا دینگے، یا ''شرعۂ الہیہ' وُ' قول معتد'' کا اعتبار ثابت کر دیں گے، اُس وقت مستحق جواب ہوں گے۔ اور'' ذخیرۃ السالکین'' وُ'نور الیقین'' کس کے نزدیک معتبر ہیں؟! اور · مجموعة الفتاوى' قاضى دولت آبادى كا بمقابله جم غفير علمائ محققتين ومتندين فریقَین کیا وقعت رکھتا ہے؟! اور جو عبارت کہ عبدالرحمٰن مغربی ونصیر الدین دووی واحمد بن حسن کی طرف نسبت کی ،اورا نکار ' ذخیرۃ السالکین' ومؤلف ' 'نورالیقین ' ' کا (اگر صحیح ہو) معنیٰ بدعت پر بنی تھا، بطلان اُس کامقد مہ ُ رسالہ ہٰداسے ( کی تحقیق معنیٰ بدعت میں ہے) بخوبی ظاہر ہوا، قطع نظران سب امور کے بیاوگ تقسیم بدعت کے

(۱) ہمارے پاس موجو دنسخہ میں یہاں کچھ صفحات مفقو دہیں، شایدامام احمد رضا کا بیہ مشارالیہ حاشیہ ان صفحات میں سے سے پر ہو۔

قائل تھے یا منگر؟ کچھ پلی صورت میں قول اُن کا خلاف اِجماع، لا اُقل مخالف اُس مذہب منصور کے ہے، جو عصرِ صحابہ سے مقبولِ جمہو ہِ اہلِ اسلام رہا، اور اشاراتِ حدیث سے بروجہ ُ احسن ثابت ہوا۔اور پہلی تقدیر پربدُ ون اِثبات و بیانِ حرج شرع کے دعوی بلا دلیل ہے، شاید اصلِ اِباحت سے ذہول یا اُس میں غلطی کی، ورنہ قائلِ کراہت ہونے کی کیا گنجائش تھی؟!

اور سنیے! بقول شخصے: ''بدنام کنندہُ نکونامی چند''، مولوی بشیر قنوجی نے جناب مجدّ دالفِ ثاني کوبھی مانعینِ مَولِد میں شارکرلیا،اوراس ادّعا کے ثبوت میں جو مكتوب يشخ كانقل كيا أسيجهي خاك نة تمجها، إس قدرتو سمجھ ليتے كہ وہ كس مجلس كومنع کرتے ہیں! اور مقصود ممائعت سے کیا ہے! مکتوب مذکور کے شروع میں لکھا ہے: ''اندراج یافتہ بود کہا گرمبالغہ درمنع ساع متضمّن منع مولود کہ عبارت از قصائدِ نعت وأشعارٍ غيرنعت خواندن است نيز بوداخوي اعزّ ي ميرنعمان وبعضے بإرانِ اينجا كه در واقعه أبخضرت صلى الثدنعالى عليه وسلم راديده اند كهازي معركه مولود بسيا رراضي اندبر نیہاترک شنودن مولود بسے مشکل است مخد دمنا اگر دقائع رااعتبار بود...الخ ''(<sup>1</sup>)۔ دیکھو! کلام اُس میلا دمیں ہے کہ صمن ساع میں معمول ومرد ج تھا،اوراس امر کی تصریح اُن کے دوسرے مکتوبات<sup>(۲)</sup> سے ظاہر، اور نیز ہید کلام صریح ہے کہ

باوجود إشتمال وتضمن ساع کے بھی انکار فعلِ مولد ہے محض تشد د،اوراس مصلحت پر

(1) "مكتوبات"، مكتوب٢٧٣، المحلّد الأوّل، حصّه پنجم، صـ ١٩ \_

(۲) زیادہ ہیں،حضرت شیخ مجد د سے یہی کلام دیکھیے جلد دوم، مکتوب نمبرسیم میں فرماتے ہیں:=

کہ بے اس کے لوگ ارتکابِ مناہی سے باز نہ آئیں گے بینی ہے، اور صد ہا اقوالِ مجد دصاحب اور اعمالِ طریقہ بحبد دید، اصولِ مانعین اور'' تقویۃ الایمان' وُ' اِیضاح الحق'' کی رُوسے شرک<sup>(۱)</sup> وبدعت میں داخل، اُن میں بھی مجد دصاحب کو مانیں گے؟ یا وہ صرف مسئلہ مولِد ہی میں متند ہیں؟! اور اُمور میں با تباعِ اسماعیل دہلوی ( معاذ اللہ ) اور علمائے شریعت ومشائِ طریقت کی طرح مرتکب وثقہ نِشرک قرار پائیں گے؟!

اورسب جان دیجی ! خاص مانحن فید میں محبر دصاحب سے کیا کچھ ثابت ہے ! جلد ثالث کے مکتوب صد ہفتم میں لکھتے ہیں '' امروز طعامها ے متلوّن فرمود ہ ایم کہ بروحانیتِ آن سرورعلیہ الصلاۃ والسلام پر ند ومجلس شادی سازند...الخ ''(<sup>1</sup>)، کیا = '' خواجہ محمد اشرف درزشِ نسبتِ رابطہ را نوشتہ بودند کہ بحدے استیلایا فتہ است کہ درصلوٰۃ آنرا مجود خود میداندو مے بیندوا گرفر خانفی میکند منتقی نمیگر دد، محبت اطوار این دولت متمنا ئے طلاب ست از ہزاران کیے رامگر بدہند، ظہوراین قسمِ دولت سعادتمندان رامیشر ست تادر تحبیح احوال صاحب رابطہ رامتوسِطِ خود داند، ددر تحبیح اوقات متوجہ اوباشند، نہ در رنگ جماع ، بیدولت کہ خود رامستغنی داندر قبلہ ت توجہ راازش خود خرف سازند و معالہ خود رابرہم زند' ۔

["مكتوبات"، مكتوب ۲۰، المحلّد الثاني، دفتر دوم، حصّه ششم، صـ ۲۷ ملتقطاً]. (۱) ايمان ٢ كبنا! ايمان اساعيل دبلوى وسائر إخوان وذرّيات نجرى كرُوت كنّا بحارى شرك ٢؟! سارى عبارت شرك اكبر كرم رنگ ميں دُوني مونى ٢، اس كِفْضر بيان كوفْقير كارساله ١٠ الكوكية الشهابية ملاحظه مو! معاذ الله! تمهار دوهرم ميں توايي كامسلمان تجھنا بھى حرام، بلكه خود كفر وشرك ٢، مدكتوبات ، مكتوب ٢٠، المحلّد الثانى، دفتر سوم، حصّه نهم، صـ ٨٧.

ب مضمون نظر سے نہیں گزرا؟! یا دانستہ صفم کر گئے؟! اسی طرح نظر بدفع تناقض اقوال وتخالف احوال دیگر اکابر کے کلام میں (کہ بزعم مانعین اصلِ مَولِد کے منگِر قرار یائے ہیں )ممانعت کو دجو دِساع دغیرہ اُمور پرمحمول کرناضر در۔ اور فا کہانی کا انکار بعدا تفاق جمہور خاص وعام، بلکہ إجماع سکوتی اہلِ اسلام قابلِ اِلنفات نہیں، مع ہٰدا اِنعدام اصل پر بنی تھا، بعد شوت اصل کالعدم ہوگیا، انہیں بزرگواریعنی بشیرصاحب قنوجی کی دوسری کارگزاری اس سے بڑھ کرملاحظہ کیجیے! كه رسالهُ 'غابية الكلام' ميں ايك رساله عربيدازنا م ناصر فا كہاني بنام نہا دجوابِ رساله امام جلال الدين سيوطي نقل كرديا، ہر چند مطالبہ ہوا كہ حضرت بيہ ناصر مفروض كون ہے؟ کس زمانے میں تھا؟ کس نے اُس سے استناد کیا؟ یا اُس کے رسالہ کومعتبر م ایا؟ اِن امور کاجواب ایک طرف، د نیامیں اس کی پیدائش کابھی پتانہ چلا، سوااس کے جو کلام اُس مفروض کی طرف سے نسبت کیا ہے اسی خبط وخلط کو مصفتمن جو مانعین وقت کی زبان پر جاری رہتے ہیں، اور اہل سنت کی طرف سے بار ہا اُن کے جواب یا چکے ہیں، ظاہراً انہیں حضرات نے اس غرض سے بنالیا ہے کہا پنے اصولِ مخترعہ دوسروں کی زبان سے قُل کریں؛ کہلوگ شمجھیں:'' بید حضرات ہی ایسے اُمورکومنع اور ان اصول ب معنى سے استناد نہيں كرتے ، بلكه الكوں ميں بھى ايسے كزرے ہيں' ۔ ایس حرکاتِ لا یعنی سے اگرچہ بعض عوام بے چارے دھوکے میں آجائیں، مگرجوذ رابھی علم ودانش رکھتا یا علما کاصحبت یا فتہ ہے، اُس کے ایسے مجہول، بلکہ نامخلوق سے استناد نہ فقط باطل وفضول ہی ہے، بلکہ بیہ بات اچھی طرح ظاہر کرتا ہے کہ ان حضرات کواپنی خرافات کی تائید میں علما اور کتابوں کے نام بنالینے، اور بے کار باتیں

اور مہملات پیش کرنے کے سوا کچھ نہیں آتا، اور جب رسالہ ناصر فاکہانی و' قول معتمدٌ وْ شرعهُ الهميةُ وْ نوراليقين ' وغيره كابيرحال! اورجن علما كوان كے حوالہ سے خواہ بدُونِ حوالہ مانعین سے شارکرتے ہیں، اُن سے استناد میں وہ اختلال!۔ اور ابن الحاج کا کلام مضطرب، اور تاج فاکہانی مالکی کا قول (بسبب مخالفت سوادِ اعظم مسلمین، اور رد کرنے علمائے دین کے، اور نیز اس وجہ سے کہ إنعدام اصل يرمبني تقا) بعد ثبوت اصل مضمحل ہو گيا، اصلاً لائقِ استناد وقابلِ لحاظ نہيں۔ تو بشیرالدین صاحب قنوجی، اورنواب صاحب بہادر بھویالی، اور اُن کے بھائی احمد حسن خان متوفَّى ، اورسید امدادعلی صاحب ڈیٹی کلکٹر ، یا دوسرے درج میں مؤلَّفینِ '' ہدایۃ المبتدعین'' ورسالہ <sup>ن</sup>واب صاحب بہا دروالی ٹو نک،اوران حضرات کے بعض اً قران داَمثال کے سواکوئی مانع اسمجلسِ مبارک کاجس میں کلام ہی باقی نہ رہا۔ اب اہل اسلام سے انصاف طلب ہے کہ بمقابلہ آیات واحادیث واقوال ائمہ دین وعلائے راشخین جن سے مخالف وموافق سب سند لاتے، اور اُنہیں پیشوایانِ شریعت دمقتدایانِ ملّت سے جانتے ہیں،ادرا تفاق جمہورِ اہلِ سنت دعملِ اكابر شريعت وطريقت، بلكه اكثر خاص وعام ابل اسلام مصر، ويمن، وروم، وشام، ومغرب، وعجم، وعرب، بالخضوص علما وصلحائ حرمين شريفين زاد بهم اللَّد شرفًا وكرامة ك امرِ دین میں ان صاحبوں کے اعتبار اوران کے بیان پر کچھ بھی اعتماد کی گنجائش ہے؟! اوران حضرات کا انکار کہ ملک ہند میں ضعفِ دین وملت اور دوسرے مذہب کی حکومت دیکھ کرمخض ہُوائے نفس وفسادِعقیدت سے اُس کے مرتکب ہوئے ، کچھ بھی وقعت رکھتا ہے؟! اور باوجود تصریحاتِ علمائے دین وائم محققین مغالطاتِ

وہابیہ سے پریشان ہونا، اور بادصف ایسے ثبوت کے ان صاحبوں کے مجر د کہہ دینے ے استحسان واستحباب مولِد میں تر «دکرنا کیا مقتضی عقل ودیانت کا ہے؟! کیا قول جمهورجن كى نسبت حديث ابن ماجه مي وارد: ((اتّبعوا السواد الأعظم؛ فإنّه مَن شد شد في النّار) () اتباع ب ليكفايت نبيس كرتا؟ اوراس پانچ نام كتابوں اورعلما کے اُن بے ضابطگیوں نافہمیوں کے ساتھ (جن کا بیان بطور نِمونہ بن چکے ) ذکر کردینا کتابوں اورعلما کی طرف غلط نسبت ، اورجھوٹا حوالہ، بلکہ محض فرضی نام کتب وعلما کے بنا لینا، کیا ایس چلا کیوں اور عیار یوں سے مخالفت سواد اعظم کا اِلزام حضرات وہابیہ سے دفع ہوسکتا ہے؟! اور وعید شد ید: ((مَن شدّ شدّ فی النّار)) سے اُنہیں نجات ديتاب؟!لا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم \_ گیار *ہویں دلیل: ابنِ خ*لکان اینی'' تاریخ'' میں لکھتے ہیں:و أمّا احتفالہ بمولد النّبي صلّي الله تعالى عليه وسلّم فإنَّ الوصف يقصر عن الإحاطة به، لكن نذكر طرفاً منه وهو أنَّ أهل البلاد كانوا سمعوا بحسن اعتقاده فيه، فكان كلِّ سنة يصل من البلاد القريبة من أهل مثل بغداد، والموصل، والجزيرة، وسنجا، ونصيبين، وبلاد العجم، وتلك النواحي خلق كثير من الفقهاء والصوفية والوعّاظ...إلخ (٢)، حاصل بيركه سلطان انظر: "مشكاة المصابيح"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنَّة، الفصل الثاني، ر: ١٧٢٤، ١ / ٩٧ نقلًا عن ابن ماجه\_ (٢) "وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان"، حرف الكاف، مظفر الدين صاحب إربل، ۲۹۱/۲\_

جميع خيرات ومبدءِ تمام بركات ہے) عيد ميلا دكرتے بيں، اور عيد كى طرح لبا سِ فاخرہ پہنچ، اور تہنيت ومبار كباد كہتے ہيں، اور قصه ميلا دشريف كا ( كه علائے أعلام نے صبح عبار توں كے ساتھ اپنے رسائل ميں لکھا ہے) پڑھتے ہيں، اور باہم ميز بانی وضيافت كرتے ہيں، اور اس عمل كو غنا واستغنا اور تمام سال كى عافيت كے واسطے تجربہ كيا ہے۔

الحطح سلاطين اسلام اس بات ميں تا كيد واہتمام بليغ ركھتے، اور اموال کثیرہ انعقادِ مجلس میں خرج کرتے، حرم مکہ معظمہ میں بیمجلس نمازِ مغرب کے بعد مَولِد شریف میں منعقد ہوتی ہے، اور مدینۂ سکینہ میں اوّل روز مسجد شریف میں، اورخرچ اُس کا حضرت سلطانِ روم کی سرکار سے ہوتا ہے، فقیر نے ( کہ اس سال شرفِ ورودِ مدینہ طیبہ سے مشرّ ف ہے) دیکھا کہ شب کواور دنوں سے دوچند روشی حرم شريف ميس ہوئی ،اورضبحصحنِ مسجد ميں منبررکھا گيا،اورشيخ الحرم وقاضی ومفتی وجميع ا کابر دخواص دعوام سب حاضر ہوئے ، اورخوشبوسلگائی ، اور چار آ دمی باری سے منبر پر گئے، ہرایک نے پہلے روضۂ مقدّ سہ کی طرف منہ کر کے اس طرح جیسے اجازت چاہتا ہےتھوڑی دیر قیام کیا، پھر مولود سید جعفر برز کچی کا ( کہ نہایت قصیح وبلیغ ہے ) پڑھا۔ اوراس تجلس مبارک میں دستور ہے کہ جب ذکرِ ولا دتِ اقدس پر آتے ہیں، قاری اورسب حاضرین کھڑے ہوجاتے ہیں، اور درود شریف کی اُس وقت تکرار کرتے ہیں، پھر بیٹھ جاتے ہیں، بعد ختم مَولِد کے شربت وگلاب سلطانِ روم کی طرف سے حاضرین کوشیم ہوا،اور بادشاہ کےخزانچی نے خلعتِ فاخرہ شیخ الحرم،اور قاضی دمفتی حنفی،اور نائب الحرم،اور شیخ الخطبا،اور دیگرار بابِ خد مات کو پہنائے،اورا شرفیاں

1+4

میں اہلِ حرمین واہلِ عجم کامجلس کرناتح ریفر ماتے ہیں (')۔امام حافظ اینِ جوزی محدّ ث رحمه اللد تعالى في بھى رسالة مَولِد ميں اہلِ حرمين ومصرويمن وتمام ملكِ عرب كامجلس کرنا اور ماہ ربیع الا قرل میں اظہارِسرور وزینت وخیرات کی کثرت اور مَولِد پڑ ھنے اور سنے میں اہتمام بلیغ کرنا ذکر کیا ہے، اور فرماتے ہیں کہ: ببر کت اس عمل کے اجرِ جزيل وفو زعظيم حاصل کرتے ہيں،اور تجربہ کیا گیاہے کہ بدولت محفل شریف کے تمام سال خیر و برکت وسلامت وعافیت اورفراخی رزق میں،اورزیادتی مال ودولت،اور امن دامان شہروں ،ادرچین آ رام گھروں میں اُنہیں حاصل ہوتا ہے۔ اور کیشخ عبد الحق دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے "ما ثبت ہالسنّۃ" میں اہلِ اسلام کا ربیع الاوّل شریف میں مجلس کرنا، اور صدقه دینا، اور بجهت قر اُتِ مَولِد واظہار سرور وفرحت کے برکات کا اُن کے لیے ظاہر ہونا نقل فرمایا ہے (۲)۔اور مولانا ر فیع الدین خان صاحب مراد آبادی نے (جن سے رئیس المانعین نواب بھویا لی بہادر'' کلمۃ الحق''<sup>(m)</sup> میں استناد کرتے ہیں)اپنے رسالے میں (کہاحوال ِسفرِ جج میں ہے ) لکھاہے: اتوار کے روز بارہویں تاریخ نمازِ فجر کے بعد مجلسِ مَولِد منعقد ہوئی، حرمینِ شریفین، وشام، ومصر، وروم، ومغرب، وعراق کے شہروں میں عادتِ مستمرّ ہ ہے کہ اس دن بجہتِ ولا دت آنخصرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم (کہ منشائے (١) "المورد الروي في مولِد النّبي" (مترجم بالأردية)، مترجِم مولانا عبد القيوم، صـ٢٩٠\_٢٩٢ ملتقطاً\_ (٢) "ما ثبت من السُنَّة في أيَّام السَنة"، ذكر شهر ربيع الأوَّل، صـ ١٠٢ ـ (٣) "كلمة الحق"\_

جمیع خیرات و مبدءِ تمام برکات ہے) عید میلا د کرتے ہیں، اور عید کی طرح لبا سِ فاخرہ پہنچ، اور تہنیت و مبار کباد کہتے ہیں، اور قصہ میلا د شریف کا ( کہ علمائے اُعلام نے فصیح عبار توں کے ساتھ اپنے رسائل میں لکھا ہے) پڑھتے ہیں، اور باہم میز بانی وضیافت کرتے ہیں، اور اس عمل کو غنا واستغنا اور تمام سال کی عافیت کے واسطے تجربہ کیا ہے۔

الحطح سلاطينِ اسلام اس بات ميں تا کيد واہتمام بليغ رکھتے، اور اموالِ کثیرہ انعقادِ مجلس میں خرچ کرتے،حرم مکہ معظمہ میں بیمجلس نمازِ مغرب کے بعد مَولِد شریف میں منعقد ہوتی ہے، اور مدینہ کینہ میں اوّل روز مسجد شریف میں، اورخرچ اُس کا حضرت سلطانِ روم کی سرکار ہے ہوتا ہے،فقیر نے ( کہ اس سال شرفِ ورودِ مدینہ طیبہ سے مشرّ ف ہے ) دیکھا کہ شب کواور دنوں سے دوچند روشی حرم شريف ميس ہوئی،اورضبصحنِ مسجد ميں منبررکھا گيا،اورشخ الحرم وقاضی ومفتی وجميع ا کابر دخواص دعوام سب حاضر ہوئے ،اورخوشبوسلگائی ،اور چارآ دمی باری سے منبر پر گئے، ہرایک نے پہلے روضۂ مقدّ سہ کی طرف منہ کر کے اس طرح جیسے اجازت حیا ہتا ہےتھوڑی دیر قیام کیا، پھر مولود سید جعفر برزنجی کا ( کہ نہایت قصیح وبلیغ ہے ) پڑھا۔ اوراس مجلس مبارک میں دستور ہے کہ جب ذکرِ ولا دتِ اقدس پر آتے ہیں، قاری اورسب حاضرین کھڑے ہوجاتے ہیں، اور درود شریف کی اُس وقت تکرار کرتے ہیں، پھر بیٹھ جاتے ہیں، بعد ختم مَولِد کے شربت وگلاب سلطانِ روم کی طرف سے حاضرين كوهشيم ہوا،اور بادشاہ کے خزانچی نے خلعتِ فاخرہ شيخ الحرم،اور قاضی ومفتی حنفی،اور نائب الحرم،اور شیخ الخطبا،اور دیگرار بابِ خد مات کو پہنائے،اورا شرفیاں

1+1

'' اَشاِهُ'' میں ہے: إنّما تعتبر العادة إذا اطردت أو غلبت <sup>(1)</sup>، اور نه

اعتبارِ تعامل کے لیے عصرِ صحابہ سے توارُث شرط، اور نہ تحقیقِ رواج اُس کا جمیع بلاد میں اورعلم اُس کے تحقق کا ضرور، چنانچہ ان سب امور کی تحقیقِ تام وتقیحِ تمام ہمارے رسالہ ' اصول الرشاد' میں مذکور، اور اُسی سے ثابت کہ فقہانے تعامل کو عبادات میں بھی اعتبار کیا ہے۔

بالجملة مملِ مُولِد معمول ومتوارثِ مسلمين وسنّت وطريق مؤمنين ب، اور تعامل وتوارُث وعادت وسنّتِ مسلمين بتفريح فقها وأصوليين از جمله دلائلِ شرع متين ب، تب فقه ميں صدما جزئيات أس پر متفرع كيے، بلكه إنباع أسكا قرآن مجيد سے واجب، اور أسكى مخالفت پر وعيدِ شديد وارد: ﴿ وَمَنْ يُّشَاقِقِ الرَّسُوْلَ مِن مَبَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولَلْهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَآءَتْ مَصِيرُ آلَ

بارہویں دلیل: ہم استخسانِ مولِد کو اِجماعی بھی کہہ سکتے ہیں؛ کہ حنفیہ اور جمہورعلا کے نز دیک اتفاق بعض کا کسی قول خواہ فعل پر، اور سکوت وعدمِ تعرّض باقی لوگوں کا نثین دن تک مجلسِ علم میں ایک قشم کا اِجماع ہے، جسے اِجماعِ سکوتی کہتے ہیں، اوراس جگہ علم بعد مِخالف ضرورنہیں، بلکہ عد مِعلم مخالف خصوصاً بعدا متدا دِز مانہ

(١) "الأشباه والنظائر"، الفن الأوّل، القواعد الكلية، القاعدة السادسة: العادة محكمة، المبحث الثاني، صـ ١٠٣\_ (٢) پ٥، النساء: ١١٥\_

ت*أمّل ككافى، ك*ما في "التحقيق شرح الحسامي": إذا نصّ بعض أهل الإجماع على حكم في مسألة قبل استقرار المذاهب على حكم تلك المسألة، وانتشر ذلك بين أهل العصر، ومضت مدّة التأمّل فيه، ولم يظهر له مخالف، كان ذلك إجماعاً عند جمهور العلماء، ويسمّى إجماعاً سكوتياً<sup>(1)</sup>\_

اور متکلمینِ مذہبِ جدیدِ کوبھی اس کا اعتراف ہے:''وانچہ درا کثر اصحاب وقرن باسکوت باقین بلانکیراحد ے مروَّح بود بمنز لہ سبیل وخلق جمیع اصحاب وہمہ قرن باشد''بحوالہ''شرحِ حسامی''۔

مخالفين ڪ طور پر بھی کہ سکتے ہیں کہ: عصرِ صحابہ کے سواعلم با تفاق کل ممکن نہیں، توعلم بالسکوت پر کسی طرح مدار نہیں ہو سکتا، بلکہ عد م ظہور یخالف ہی کافی ہوگا، ورنہ محد ثات عصرِ تا بعین بھی بدعت و صلالت میں داخل ہوجا کیں گے؛ کہ اتفاق بقیہ تابعین کسی امر میں ثابت نہ کر سکیں گے۔ انہیں متکلم قنو جی نے تد وین علوم و تعلیم و تعلم صرف و خود اعراب قرآن مجید دغیرہ کو مجمع علیہ اکھر ایا ہے، کیا صحابہ نے ان امور پر اجماع کیا ہے؟! یا تابعین خواہ تیع تابعین کا اتفاق ان مسائل میں بمعنی علم بحال کل فرد ثابت ہو گیا، تو سواعد م ظہور مخالف کے اور کیا معنی ہے؟! اور اجماع کچھ اجماع مجتمد بن میں مخصر نیں، نواب صاحب بہا در''کلمة الحق'' میں لکھتے ہیں: ''و باید ک

(ا) "كتاب التحقيق"، باب الإجماع، صـ٢١١\_

وردٍفسق وہوائے نفس' (۱)۔ دیکھو! مانعین کے رئیس کمتکلمین کوبھی مسائلِ مستغنی عن الاجتہاد میں صاف اعتراف ہے کہ اہل اِجماع کا مجتہدین سے ہونا ضرورنہیں، اور بیقید'' ونباشد وردٌ فسق وہوائے نفس' بحض فضول ؛ کہ قول وفعل مجتهدین کا بھی ایسا ہی ہونا چاہئے ، کیکن بلا دجہ شِرعی مجرّ دوہم وخیال سے مجتہدین خواہ علما وائمہ ٔ غیر مجتہدین کی رائے وعمل میں اس احتمال کو قائم کرنا متعصب عنید کے سوا دوسرے سے کب ہوسکتا ہے؟! حاصلِ کلام بیر که جب عملِ مولِد زمانه ُسلطان عالم عادل شاہِ اربل میں شائع ہوا علما ومشايح اطراف وأكناف بشہا دتِ ابنِ خلكان اس ميں حاضر ہوتے ، اور بشها دت امام سخاوی، وامام ابن جزری، واما م قسطلانی، وعلامه حسین، ویشخ محقق دہلوی ہمیشہ اہلِ اسلام اُقطار وبلا دمیں مجلس کرتے ،اور بگوا ہی حافظ تما دالدین بن کثیر ائمہ ُ اہلِ سنّت واساطینِ ملت سے اُس کی ثنا کرنا اور اچھا یمجھنا ثابت ہے، اور اُس ز مانے میں کسی سے انکار داعتر اض ظاہر بنہ ہوا؛ کہ فا کہانی وغیرہ کا اُس دفت وجود بھی نہ تھا، اور عدم ظہو رِمخالف هب تحقيق صاحب'' بتحقيق'' تحقّق إجماع سکوتی کے لیے کافی ہے، تو اُس عصر میں اِجماع سکوتی منعقد ہولیا،اور جب ایک ججتِ شرعی اُس کے استحسان وعمل برِقائم ہوگئی تو ا نکارِ فا کہانی کسی طرح اس حجت کو رفع نہیں کرسکتا، اور اہلِ اِجماع کا مجتہدِ مطلق ہونا باعترافِ رئیس المانعین بھی ضرورنہیں؛ کہ مسئلہ قواعدِ شرعیہ سے موافق، اور مقاصدِ دین سے مطابق، اور عموماتِ نصوص واشارات

(1) "كلمة الحق" \_

ودلالات کتاب دسنت سے ثابت ہے۔ اور نيز ' دمسلم الثبوت ' مي ب:علا أنَّ اتَّفاق المحقِّقين على ممرّ الأعصار حدّة كالإجماع (1)، يعنى اتفاق محققين عرصه درازتك إجماع كى ما نند حجت ہے،اب ما<sup>نع</sup>ین عصر شاہِ اِربل میں ائمہ ُ معتمدین متندین فی الدین سے انکار واعتراض اسعمل برثابت کردیں! یا اُس کاججتِ شرعیہ سے ثابت ہوناتشلیم کریں!اور بالفرض فاکہانی دغیرہ جو اُس عصر کے بعدا نکار کا بادی ہو، یا اگر اس کا قول حادث اِجماع کو قائم نہ رکھے، تاہم مخالف جمہور ہونے میں شک نہیں، اس وجہ سے رد ہوجائے گا، اور جو اُس کا انتباع کرےگا، یا بلحاظِ انتباع خود منکِر ہوگا، اُس کا قول بھی اُسی طرح مردود ہوگا،اوریہی تقریر صدی دواز دہم کی نسبت بھی کر سکتے ہیں کہ :ظہورِ نجد بیدوشیوع مذہب اساعیلیہ سے پہلے اُس زمانے میں کوئی منگر اور اس مجلس مبارک يرمعترض نهتها، تو انكارٍ خلكمين مذهب جديد يرخرق إجماع، لا اقل مخالفتٍ جمهور كا إلزام قائم \_

اوراس زمانے کا حال تو نہایت ظاہر؛ کہ عوام وخواص سے ایک شخص بھی اُس کے استحسان میں کلام نہیں کر سکتا، یہاں تک کہا نکارِمجلسِ مبارک خاص وہا بیت کی علامت کھمراہے، اور اس تقریر سے مخالفین کا مغالطہ( کہ عملِ مولد کو مختلف فیہ کھمراتے ہیں، اور اِس بنا پر تتمہ ٗ اثرِ ابنِ مسعود: وما رآہ المسلمون

(١) "مسلّم الثبوت"، الأصل الرابع: القياس، فصل التقليد، صـ ٦٢٧\_

۳۱۳

قبیحاً... اِلخ <sup>(۱)</sup> کواوّل کامعارض بتاتے ہیں) بخو بی *حل ہ*وا۔

اور بیدد هو کابھی کہ: ''محقوز ین شافعیہ میں سواملاً علی وشخ محقق دہلوی کے حنیفہ سے کوئی قائل نہ ہوا''محض باطل، اور بشہا دت علمائے دین وائمہ مستندین ما نند حافظ سخاوی وعلامہ حسین خمیسی وامام قسطلانی وامام ابن الجزری وغیر ہم کے جن کی وثاقت وعد الت آفتاب نیمروز سے زیادہ ظاہر، بلاقیدِ حفیت وشافعیت علما ومشائخ کا ممل مولِد کرنا، یا اُس میں حاضر ہونا، اور اُسے مستحب وستحسن سمجھنا ایک کھلی بات ہے، کہ کسی ذی عقل وانصاف کو مجال کلام نہیں، بلکہ بیہ چاروں امام اہل اسلام میں بلا قید کسی مذہب کے ہمیشہ شائع رہنا اس عمل مبارک کا بیان فرماتے ہیں، اور کسی نے اہلی مذاہب سے اُس میں کلام نہ کیا، تو تعامل مزاہ ہو اربعہ، اور اُسے دی کا خان کی حکمی ہو میں چھ شک نہ رہا۔

اگر حنفیہ کواس مسئلہ میں کلام ہوتا تو باوجودا ہتلا عام خصوصاً بعض خواص حنفیہ کی کتپ متداولہ میں اس فعل کی ممانعت ضرور کرتے ، اور جب ایسے مسائل میں استناد صرف حنفیہ سے چاہیے دوسروں سے کفایت نہیں کرتا ، تو مانعین کوحوالہ فا کہانی مالکی وغیرہ کا کب مفید ہے؟! حنفیہ سابقین سے کہ معتمد میں ہوں بحوالہ اُن کی کتپ مشہورہ متداولہ ، یا ایسے معتبرین کی جن کی نقل قابلِ اعتماد واعتبار ہوممانعت اس عمل کی بتصریح ثابت کردیں! ، و دو نہ حرط القتاد۔

(١) "كشف الخَفاء"، حرف الميم، تحت ر: ٢٢١٤، ٢ ٢١٩-

ظفر، وعلامة مش الدين، وصاحب '' مجمع البحار'' وغير ہم سب اكابر حنفيہ جن كے نام نامی سابق مذکور ہوئے ،اور مولوی ولی اللّٰد شاہ صاحب دہلوی کی عبارت ،اور اُن کے والدشاہ عبدالرحیم کی بشارت بھی دسویں دلیل میں منقول، آیا بیاوگ علائے حنفیہ سے نہ تھے؟! خدا جانے حضراتِ وہابیہ کے نز دیک حفیت کے کہتے ہیں! اور بالفرض حنفیہ سے کسی کا قول منقول نہ ہوتا تو جس حالت میں بی عملِ مبارک عموم آیات واحاديث، واشارات ودلالات كتاب وسنت، وأصول وقواعدِ ملتِ حنفيه سے ثابت، اور مصالح شرعیہ پرمشتمل، اور مقاصدِ دینی سے موافق ہے، اور ہمارے ائمہ ُ ثلاثہ وغیرہم پیشوایانِ مذہب سے ممانعت اُس کی اصلاً ثابت نہ ہوئی ،تو ہمیں شافعیہ کے ساتھ خصوصاً بعدِ تعامُل خاص ایسے مسئلے میں اتفاق کرنے سے کون مانع تھا؟! سا دگی ان صاحبوں کی کہاں تک بیان کی جائے! اور غلط بات کہہ دینے پر جرأت تو ان حضرات کے حصے میں ہے، جو چاہتے ہیں فرمادیتے ہیں!۔ تیرہویں دلیل: ہم رسالہ ''اصول الرشاد'' کے قاعدہ کیاز دہم میں بخوبی ثابت کر چکے کہ تعاملِ حرمینِ شریفین حجت شرعی ہے، اور امام شافعی وامام ابو یوسف رحمهما اللد تعالى مسئلة اذانِ فجر ميں اس اصل سے احتجاج كرتے ہيں ()، امام مالك رحمه اللد تعالى صرف إجماع ابل مدينه كوبھى حجت كہتے ہيں (۲)، اور طرفَين رحمہما الله

(١) "الهداية"، كتاب الصّلاة، باب الأذان، الحزء الأوّل، صـ٥٣\_ (٢) "شرح الزرقاني على الموطّاً"، ما جاء في ركعتَي الفحر، تحت ر: ٢٨١، ٢٦١/١-

تعالیٰ سے انکار ثابت نہیں، بلکہ فقہائے<sup>(۱)</sup> حنفیہ میں اُس سے استناد جاری ہے، اور مخالفت<sup>(۲)</sup> پر حکم کراہت کا دیتے ہیں، اور اعتر اضِ وہابیہ کہ:''امامِ اعظم رحمہ اللّٰد تعالیٰ نے مسئلہ ٗ اذان میں اس اصل پڑھمل نہ کیا، بلکہ اُس کے خلاف حکم دیا''مجرّ د

(١) تراويح ميں ہر جارركعت پر توقف كى نسبت «غنيه شرح منيه" ميں فرمايا: هذا الانتظار مستحبَّ لعادة أهل الحرمين [ "الغنية"، التراويح، صـ ٤ . ٤ ]، بيا تظارمتحب ب؛ ال لَئَ كَمَا بَلِ حَرِينٍ كَي عادت بِ\_' بِدِائِيُ عَين بِنو كذا بين الخامسة والوتر لعادة أهل الحرمين [ "الهداية"، كتاب الصَّلاة، فصل في قيام شهر رمضان، الجزء الأوَّل، صـ ٥٨ بتصرّف ]، ليعنى اسى طرح ختم تر اوت كووتر > درميان توقف مستحب ؛ كمه يبهى ابل حريين كى عادت ب\_ اسى طرح " كافى شرح وافى " ["الكافى"، كتاب الصّلاة، باب النوافل، فصل في التراويح، ١٠٦/١ ] وغيره["الهندية"، كتاب الصلاة، الباب التاسع في حضرت عالم ابلسنّت مدّخلهُ ـ النوافل، فصل في التراويح،١ /١١٥] مي ہے۔ (۲) ''کافی شرحِ وافی'' میں ہے: الاستراحة علی خمس تسلیمات یکرہ عند الجمهور؛ لأنَّه خلاف أهل الحرمين ["الكافي"، كتاب الصِّلاة، باب النوافل، فصل فی التراویح، ۱۰٦/۱ ]۔ تراوت میں دس رکعت کے بعد انظار جمہور ائمہ کے بزدیک مکروہ ہے؛اس لیے کہ بیاہلِ حرمین کے خلاف ہے،اسی طرح ''عینی شرحِ کنز' ["دمز الحقائق شرح كنز الدقائق"، كتاب الصِّلاة، فصل في التراويح، صـ٤ ] مي ب: ''غاية السروجى بمي ب: لا يستحبّ ذلك؛ لأنَّه خلاف الحرمَين - بيربات نا يُبتد ب الروجه ے کہ خلاف حرمین ہے۔''غذیہ حلبی' میں ہے: قال اکثر المشایخ: لا یستحب ذلك لمخالفة أهل الحرمَين [ "الغنية" التراويح، صـ٤٠٤ ]\_ اكثر مثانٌ نے فرمايا: بير ناپسند يده ب كداس ميں اہل حرمين كى مخالفت ہے۔ محضرت عالم اہلسنّت مدخلہم العالى۔

مغالطہ دبی ہے، کیا ''ہوائی'<sup>(۱)</sup> میں بیرعبارت نظر سے نہ گزری: والحۃ علی الکلّ قولہ علیہ الصّلاۃ والسّلام لبلال...الحدیث <sup>(۲)</sup>، یا ا*س قدر بھی نہیں* سمجھتے کہ اقو کی پ<sup>ع</sup>مل کرنے سے دوسری دلیلِ شرعی کا حجت ہونا باطل نہیں ہوتا؟! ہاں، اُس کے مقابل اُس جگہ صحل سمجھی جاتی ہے، جس طرح حدیثِ آحاد بمقابلہ ُنصِ قطعی۔

اسی طرح قول متعلم قنوبی کا کہ: ''حسن معمولات بنجی شرعیہ سے ثابت نہیں'' نراسفسطہ ہے؛ کہ وہ خود تجتِ شرعی ، اور ہمارے لیے احتجاج مجہتدین کافی ہے، اور جب بیہ بات کہ معمولات حرمین شریفین جت ، اور جسے وہ مستحسن فرما نمیں اور ثواب سمجھ کرعمل میں لا نمیں (بشرط عدم مزاحمتِ شرع وثبوت مخالفِ قوی) مستحسن ہے، تو عملِ مولِد کے (کہ بلد ینِ مکر مَدِن کے معمولات ومستحسنات سے ہے) استحسان میں کیا شک رہا۔

چود ہویں دلیل: پروردگارِ عالم اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے خطاب فرما کر احسان ابنا اس جناب پر بیان کرتا ہے: ﴿وَدَفَعْنَا لَكَ فِرْحُوكَ» (<sup>m</sup>)، اور ہم نے تمہارے لیے تمہارا ذکر بلند کیا۔ اور اسے اپنی عمدہ نعتوں اور بڑے احسانات سے شارفر ماتا ہے، اور بعض مفسرین نے کریمہ: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ (۱) "الهدایة"، کتاب الصّلاۃ، باب الأذان، الحزء الأوّل، صـ٥٣ صـ٩٩۔ (۳) پ.٣، ألم نشرح: ٤۔

112

الْكُوْ ثَوَرًا) میں کوثر کورفعت وشہرت وکثر تِ ذکر کے ساتھ تفسیر کیا ہے۔

یہاں سے خلام کہ نامؤری وشہرت اور ذکرِ حضور کی کثرت حضرت عزّت عزّ جلالۂ کو منظور ومحبوب ہے، ولہٰذا بہت سے اسباب اس کے جمع فرمائے، نام نامی اُن کا بہشت کے ہر قصر، وغرفہ، ودیوار، ودروازہ، و پردہ، واوراق سدرہ وسینۂ خُور وملائکہ وغیر ہا پرلکھا، اور ساق عرش پر اپنے اسم گرامی کے ساتھ تحریر فرمایا، قرآن مجید میں اکثر اُموراپنے ساتھ حضرت ِ رسالت کی طرف بھی منسوب کیے، پچاس مقام سے زیادہ حضور کا ذکر ذکرِ الہٰی کے ساتھ موجود ہے۔

''شفائے قاضی عیاض'' میں بروایت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ مرفوعاً آیا ہے کہ:''جبریل نے میرے پاس آکر کہا: خدائے تعالیٰ فرما تا ہے: تم جانتے ہو میں نے تمہارا ذکر کس طرح بلند کیا؟ میں نے کہا: خدا خوب جانتا ہے، ارشاد ہوا: ((إذا ذُکرتُ ذُکرتَ معي))<sup>(۲)</sup>، جب میں ذکر کیا جاؤں تم میرے ساتھ ذکر کیے جاؤگے۔

تمام انبیائے سلّف علیہم الصلاۃ والسلام سے حضور کی تصدیق ونصرت کا عہد کیا، جس کے سبب سب پیغمبر اپنے وقت میں حضور کی تصدیق فرماتے ، اور حضور کے مُحامدِ جلیلہ بیان کرتے رہے،مسلمانوں کو حضور پر درود وسلام تصبیخے کا حکم، اور

(١) پ ٣٠، الكوثر: ١\_ (٢) "الشفاء"، الباب الأوّل في ثناء الله تعالى عليه...إلخ، الفصل الأوّل، صـ ٢٠\_

فرشتوں کواس کام میں مشغول کیا،اورخود بھی اس طرف توجہ فرمائی،حضور کی اطاعت تمام عالم پرفرض کی ،اور حضور کی محبت ایک جہان کے دل میں پیدا کر دی ، ہر ز مانے میں بے شارآ دمی وجن حضور کی فر ما نبر داری و پیروی کا دعویٰ کرتے ہیں ، اور لاکھوں کروڑ وں مشاق نام نامی کوحر نے جان اور ذکرِ والاکودر دِدل کی دواشبچھتے ہیں۔ کلمہ طتیب واذان وتشہّد میں حضور کا ذکر اپنے ذکر سے مقرون کیا کہ اطراف ِ عالم ورُبع مسکون میں حضور کا نام نامی خدا کے ساتھ منبروں اور مناروں اور مساجد دمحافل میں یکارا جاتا ہے، ولا دت ِباسعادت کے قریب اور خاص اُس وقت غرائب واقعات اورطرح طرح کے اِر ماصات ظاہر کیے، جن کی وجہ سے کر ۂ خاک ے فلک الأفلاک تک اس واقعهُ عظیم کا چرچا ہوا، اور ملائکہ وجن ود<sup>ح</sup>ش وطیر ولا دت شریف سے داقف ہو گئے، ادرجس قدر نامؤ ری دشہرت حضور کی اُس عالم میں ہوگی اُس کا بیان طاقتِ انسان سے باہر ہے، بیداعتقاد جا ہے کہ اِس عالم کی شہرت اُس سے پچھنسبت نہیں رکھتی؛ کہ فصیل اُس کی متعسِّر ۔ جس حالت میں بہہ بات احادیث وآیات اور مالکِ حقیقی کے احکام ومعاملات سے اچھی طرح خلاہر ہوئی کہ حضور کی نامؤ ری وشہرت اور ذکر شریف کی کثرت حضرت ِ أحديت کومقصود ہے، تو ذکرِ والائحجا مع ومجالس ميں بيان کرنا، اوراہلِ اسلام كوبا جتمام تمام اليي مجلس مين بلانا، اورمَحا مد شريفه ومناقب جليله خصوصاً قصه ً ولا دت شریفہ( کہ غرائب حالات دعجائب معاملات پرمشتمل اورعمہ ہ اسبابِ شہرتِ ذ کرکوششتمن ہے ) سنا ناسب مقصو دِشارع سے مناسب ،اوراس وجہ سے بھی شرعاً محمود

اور جب شارع نے اُس کے لیے کوئی ہیئت وضع معتین ندفر مائی، اور کس خاص وقت وصورت میں منحصر ند کر دیا، توجس وضع وہیئت کے ساتھ کیا جائے مطلوب کا ایک فر دہوگا، ایسی تخصیص وقعیین لواز م فر دیت سے ہے، نہ منافی ، ہاں ! کسی وضع وہیئت کے ساتھ بایں طور معتین کر دینا کہ دوسری صورت اصلاً جائز نہیں، جس طرح مانعین موار دِشرع میں منحصر اور اُنہیں پر مقتصر کرتے ہیں، تشریع من عند نفسہ، اور تعمیم شارع کا صرح اِبطال ہے۔

اور جب خدائے قد ریکواپنے پیارے رسول کی شہرت ونامؤری اور ذکرِ حضور ہر طرح کثرت سے منظور ہے، تو آپ صاحبوں کی تدبیرات سے مٹنا معلوم! اس میں اِصرار خدا کی تقدیر سے مقابلہ ہے۔ دیکھیے! جس قدر آپ اُس کے مٹانے میں کوشش کرتے ہیں، اُسی قدر مجالسِ ذکر کی کثرت ہوتی ہے، اور اہلِ ایمان ومحبت کے دلوں میں ایسے اُمور کا شوق ہڑھتا ہے، ﴿وَاللَّهُ مُتِيمٌ نُوْدِ ہِ ﴾...الآية <sup>(1)</sup> یاد

> کیجیے!اوراس سحی رائیگاں ونڈ بیراتِ فضول سے ہاتھا ٹھا بیئے۔ لیا کہ سیار شہر جہ سیار

پندرہویں دلیل: ذکرِ ولادت وغیر ہا احوالِ شریفہ جن کے لیے بیمجلس منعقد ہوتی ہے بلا رَیب ذکرِ مبارک حضرتِ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے،اور ذکرِ رسولِ اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بِاِ قرارِ<sup>(۲)</sup> مانعین بھی عبادت، پس ذکرِ ولا دت

عبادت ہے،اوراس عبادت کے لیے *شرع* میں کوئی ہیئت وخاص صورت مقررنہیں ،تو

(۱) پ۲۸٬ الصف: ۸۔ (۲) بشیر قنو جی نے''غابیۃ الکلام''میں کہا:'' ذکرِ رسول اللّٰہ ازقبیل عبادات ست''اُتیٰ ۔ اقول بصلی اللّٰہ تعالیٰ علیہ دسلم۔ حضرت عالمِ اہلسنّت مدّ خلاہ العالی۔

22.

عموم وإطلاق پررہے گی، اور جس کیفیت سے ادا کی جائے صلالت نہیں ہوسکتی، اور تداعی اس مجلس کے لیے عبادت کی طرف دعوت، تو استحسانِ ہیئت کذائی بخو بی ثابت۔ سولہویں دلیل: دلائل سابقہ سے بخو بی ظاہر ہوا کہ: ذکر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مطلقاً مستحب و مستحسن ہے، اور اس مذہب کے واعظین وعلا بھی مجالس وعظ ونجامعِ مسلمین میں اہل سقت کے لحاظ پاس سے حضور کے حالات ِ رفیعہ، واذکار شریفہ، وفضائل، وکمالات، ومراتب، ومقامات بکمال کشادہ پیشانی بیان اور ایس میں این کی خوبی اظہار کرتے ہیں؛ کہ لوگ اُنہیں ذکر والا کے حسن وخوبی کا معتر ف ومعتقد اور محبت وعقیدت ِ حضور میں صادق سمجصیں، گو بعض متعصب کے دہش طیئت وفسادِ عقیدت کے چھپانے پر بھی قدرت نہیں رکھتے، حسنِ ذکر شریف کا انکار کرکے وفسادِ عقیدت کے چھپانے پر بھی قدرت نہیں رکھتے، مسنِ ذکر شریف کا انکار کرکے ایپ ہم مشر ہوں کا حال باطن ظاہر کردیں۔

متنظم قنوجی ' غایة الکلام' عیں لکھتے ہیں : ' ' حسنِ مطلق ذکرِ رسول اللّد ممنوع ست' ، نعوذ باللّد من ہذا الکلام ! خیر ہمیں کسی کے باطن سے کیا کام ، اُن کے اقوال اور ظاہری احوال پر نظر کر کے کہتے ہیں کہ : اکثر مانعین بھی حسنِ مطلق کے معترف ہیں ، بلکہ اُن کے رئیں اُستکلمین ' ' کلمة الحق' کی دلیلِ ہفتم میں ذکرِ ولا دت باسعا دت کو فی نفسہ مستحب ومحبوب لکھتے ہیں ، اور اُس کے حسنِ اصلی فی نفسہ کا نہا بیت شد و مد کے ساتھ اقر ارکرتے ہیں ، اور مطلق نظر آیلی ذاتہ تمام خصوصیات میں اپنے حکم کا اِقتضا کرتا ہے، گوبعض جگہ کوئی عارض مانع ہو، اور جو شخص حکم مطلق خصوصیات میں جاری کرے متمسک باصل ہے ؛ کہ اپنے دعوے کے اِثبات میں حکم مطلق کے سواکسی دلیل کامتی ہیں ،خود ' رسالہُ بدعت ' میں ( کہ مانعین عصر کے امام الائمہ اساعیل دہلوی

کی تصنیف ہے) اس مضمون (۱) کی تصریح ہے۔

اور نیز قاعدہ چہارم' اصول الرشاذ' میں ہم نے بحوالہ کتپ اصول اس مد عاکو بخو بی ثابت کردیا ہے کہ حسنِ مطلق حسنِ مقیّد کے إثبات میں کفایت کرتا ہے، مگر جبکہ وہ خصوص خاص مخالف ومزاحم شرع و منہی عنہ ہو، تو جب تک مانعین بالحضوص خصوصیات و قیود کی ممانعت اور حکم مطلق کے ساتھ مزاحت شرع شریف سے ثابت نہ کردیں، تحقیقا و الزاماً ہر طرح حسنِ مولِد ثابت ہوتا ہے، اور یہ سب خصوصیات و قیود بھی فی نفسہا مستحسن و محبوب ہیں، اور انصام اُن کا ذکر ولا دت کے ساتھ اُس کے حسن کو ہرگز منع نہیں کرتا، تو اُس کی ممانعت کے لیے مغالطہ سازی و حیلہ پر دازی و تلبیس

تحاشی و تر اکرتے ہیں، دیکھور کیس المانعین'' کلمۃ الحق' میں اس باب میں اورایسے شخص کی نسبت کیا کہتے ہیں:'' نہ آنست کہ ذکرِ ولا دت باسعادت خیر البشر و إ دراکِ احوال برکت اشتمالِ آل سرور علیہ الصلاۃ و السلام و مطالعہ کتب این شمائل و خصائل منوع و محظور ست حاشا و کلا ہر کہ ادنے نصیب از نعمتِ اسلام و دولتِ ایمان دار د زنہاراین حرف برزبان نگز ارد، چہ جائے آئکہ ماحی بدعت و حامی سنت مانع تصلیہ و تذکیر شود''()۔۔

> محمدِ عربی کا بروئے ہر دو سرا ست سیکہ خاک درش نیست خاک برسرِ او...الخ

اور حسن جی رہتا جب تک کوئی حرج خارج سے لاحق نہ ہو، اور قطع نظر اس سے کہ ہم نے ہیمیتِ کذائیہ وقیو دِخارجیہ کا حسن ثابت کر دیا، مانعین ایک دلیلِ شرعی بھی اُن کے عدم جواز وحرج پر قائم نہیں کر سکتے ، تو حسنِ مولِد میں کلام بے جا، اور قصر اُس کا موار دِشرع پر کا معقل ودین کانہیں؛ کہ بیتھم امر مخالف ِقیاس کا ہے، نہ حسن فی نفسہ کا؛ کہ مطابقِ عقل ہے۔

اوراس تقریر سے متعلم مذکور کا بید کلام بھی کہ:''اجتماعی کہ<sup>حس</sup>ن ست اجتماعی ست کہ شرع بحسنِ آں ناطق شدہ مثل اجتماع برائے جمعہ وعیدین وغیر ہا، نہ ہر اجتماع'' رد ہو گیا،نفسِ اجتماع کی خوبی احادیث سے ( کہ مجالسِ ذکر میں ہیں) ثابت،اورخود اِن حضرت کے متندین کواُس کی خوبی کا اعتراف ہے،شاہ عبدالعزیز

(ا) "كلمة الحق"\_

222

صاحب سورة قدركى تفسير يل فرماتے بيں: ''وبالجمله از مضمون اين سوره معلوم ميشود كه عبادت وطاعت را به سبب اوقات نيك ومكانات مترّ كه وحضور واجتماع صالحان وايجاب ثواب وارياث بركات وانوار مزيق عظيم حاصل ميشودُ '<sup>(1)</sup>۔ اور شاہ ولى اللہ صاحب خاص مجلس مولِد ميں انوار ملا كمه وانوار رحمتِ الہى كا نزول مشاہدہ كرنا ''فيوض الحرمين ''<sup>(1)</sup> ميں تحرير كرتے ہيں ، مانعين اوّل خلاف قياس ہونا اجتماع اہل اسلام كا ثابت كريں ، پھراً سے مورد پر مقتصر تظہر اندى ، ثبت العرش نمّ انقش ، سوجس حالت ميں خاص نعت وتحامد وفضائل واحوال شريفہ ، بلكہ حالات

ولادت ورضاعت وغير ہا مَجامع ومجانس میں عصرِ صحابہ سے بلا انکار بیان ہوتے رہے، اور خود جنابِ رسالت نے مَجامع وغير ہا ميں بيان فرمائے، تو بيہ تكليف بھی رائيگاں ہوگی۔

اور بيجو إنہيں ذات شريف نے لکھا ہے کہ: <sup>دو</sup> حکم مطلق سے مراد کيا ہے جو تحکم ان قيود کے عدم سے مشر وطنہيں يا ہر حکم ؟ پہلى صورت ميں جائز کہ حکم مطلق کالحل نزاع ميں ان قيود کے عدم سے مشر وط ہو' ، محض تلہي ہے ، مراد حکم مطلق سے حکم مطلق ہے یعنی مرتبہ "لا بشرط القيود" ؛ کہ نہ وجود وعدم قيود سے مشر وط ، نہ کی فر دوحد کے ساتھ مخصوص ومحدود ، تو ذاکر جانب شرع سے مجاز ومختار ہے ، چا ہے ذکر شريف ہدُ ون اِن قيود کے کرے ، چاہے بلحاظ از ديا دوقر بت وقتے برکات تلاوت قرآن ،

> (1)"تفسير فتح العزيز"، سورة القدر، صـ ٩ ٢٠ ـ "(٢) "فيوض الحرمين"، المشاهدة الثامنة، صـ ١٩ ٩ ـ

وصدقہ، وخیرات، وہدیہ، وضافتِ اخوان، وجمعِ اہلِ ایمان کے ساتھ عمل میں لائے، اور بد مراد مقصود شرع کے مطابق ، اور عموم و إطلاق دلائل کے مناسب وموافق ہے، بخلاف مرتبهُ عدم قيود و"ببشرطِ لا شيء"؛ كه خواه مخواه كثرت كو مانع اورقلت كو مستلزم ہے، بااینہمہ اختراع اس احتمال کا ازقبیلِ انیابِ اغوال ہے، بلکہ ہم نے حسن اُس کا قیود کے ساتھ بھی ثابت کر دیا،تواب کلام اُس میں نرا مکا بَر ہ۔ نیز <sup>(۱)</sup> قیدعد م قیود دخصوصیات کی حاجت *صرف اُ*س حالت میں ہے کہ وہ مانع ومزاحم حکم مطلق ہوں، اور مانحن فیہ میں ایسانہیں، تو اُن کے ساتھ اجتماع حسنِ مطلق میں حرج نہیں کرتا،اور تحقیق بازغ وہ ہے جوہم نے''اصول الرشادُ' کے قاعدہُ چہارم میں مشرَّح کی کہ:مطلقِ اصولی ونطقی میں فرق عظیم ہے، یہاں صرف ایک فرد (1) اقول: اس إفاده ميں بيد مقصود كه اعلى بمنزل شق اوّل مراد، اوراس يراس احتمال كا ايجاد كه متن ( کہ یہاں حکم مطلق میں قیود کے عدم سے مقیّد ہو) سراسر بتین الفساد ہے،معترض نے اپنے

ر که یبهای مراسی میں تعود رکیا ، اور ... احتمال کو این لیے ... سمجھا ، حالا نکه ریم میں جہالت عجب العجاب ، آپ کوخل ... میں تصور رکیا ، اور ... احتمال کو این لیے ... سمجھا ، حالا نکه ریم محض جہالت عجب العجاب ، بلکه تمام إطلاقات شرعیه سے استناد کا سبب ہے ، ہر جگه یہی احتمال ب معنی نکال دینا بس ہو، حالانکه إطلاقات شرع سے استندلال صحابہ کرام سے زمانتہ شاہ عبدالعزیز صاحب تک برابر کاف علائے اسلام میں جاری رہنے کے قطع نظر خود مولاتے و بابید اساعیل دہلوی وسر دار طالفہ اسحاقیہ صاحب '' اربعین' وغیر ہما کبرائے قوم بھی اُس کے قائل وعامل رہے ہیں۔ ہاں ! محل تقید وہ صورت ہے کہ قیود مانع دمزا جم مطلق ہوں ، تو معترض سائل نہیں متد کہ ہے ، وہ ثبوت مزاحت در حود و نه حوط القتاد خود امام الطالفہ اساعیل نے '' ایضا حالی گی' میں کہا: '' درباب مناظره در تحقیق علم صورت خاصہ کہ کہ دعویٰ جریان علم مطلق درصورت خاصہ میں کہا: '' درباب مناظره باصل کہ با ثبات دعویٰ ... منطق میں ان مقامات پر کچھ کلمات داخی کی کھا جت بر لیے = ہو مل کہ با ثبات دعویٰ ... منطق خور میں ان مقامات پر کی کھمات داخین کا کھیں جرائے ہوں ، تو معام کس

ميں جريان ضرور، تو بيد شقشقه وتشقيق سب سفسطهُ تحيق وباطل ومهجور۔''تحريرُ' وُ' شري<sup>ح</sup> تحريرُ ممين ب:ليس العمل بالمطلق العمل به في ضمن المقيّد فقط، بل العمل به أن يجري في كلِّ ما صدق عليه المطلق من المقيِّدات (١)\_ ستر ہویں دلیل: جس حالت میں ثابت ہو چکا کہ رفعت وشہرتِ ذکرِ جنابٍ رسالت عليه افضل الصلاة والتخيَّة حضرتِ أحديت عزَّ جلالهُ كومنظور ومقصود ہے، ادر کثرت اُس کی مقصو دِشارع سے موافق اور شرعاً محمود ہے، تو اُسے عموم واِطلاق پر رکھنا ہی مناسب،ادرکسی وقت و ہیئت ووضع کے ساتھ مخصوص دمنحصر،اورمورد کے ماورا میں ممنوع، اور "بشرط لا شیء" اور عدم القيود والخصوصيات کے مرتبے ميں لينا کثرت کو مانع اورقلت کوموجب ۔ کیا حضرات ِ مانعین کومعلوم نہیں کہ نہ سب موارداُ س کے غیر قیاسی ہیں ، نہ جوا ز أس كامخالف قیاس؟! كه خواه مخواه مورد پر مقتصر كیا جائے، دیکھو! صحابه ً كرام ذ کرِ والاکوکسی وقت وکل وضع کے ساتھ مخصوص نہ پیجھتے ،اوراحوال ومعاملات میں نام نامی خدا کے ساتھ اسم گرامی بے تکلف ذکر کرتے، اور الله ورسولة أعلم (۲) اور = نداردودلیل او پان تحکم مطلق بہت وہں۔ حضرت عالم ابلسنّت دامت بركاتهم \_ (1) "التقرير والتحبير في شرح التحرير"، مسألة: إذا اختلف حكم مطلق ومقيّده، ۳٦٥، ٣٦٤/١ بتصرّف\_ (٢) "صحيح مسلم"، كتاب الصِّلاة، باب حجَّة مَن قال: البَسملة آية من أوَّل كلَّ سورة، سوى براءة، ر: ٨٩٤، صـ ١٧-

میں تحقق حکم علی المطلق کے لیے کافی نہیں ، بلکہ بنظر ذات جمیع مصادیق ومقیّدات

اسی طرح کے کلمات ور دِزبان رکھتے ،اورخود حضورِ اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سنتے اور کبھی نہ فرماتے کہ:'' اِس محل میں میرا ذکر وارد نہ ہوا، تم نے کہاں سے نکالا ؟ اور کیوں کیا ؟'' اور یہی طریقہ حضراتِ تابعین وائمہ ٗ دین میں جاری رہا، کسی نے انکار واعتراض نہ کیا، بیمضمون حضراتِ وہا بیہ ہی کوسوجھا ہے کہ ذکر شریف موار دِخصوصہ کے سواحسن ہیں، بلکہ العیاذ باللہ بدعت اور بُراہے۔

مسلمانوں کولازم کہ جس طرح صحابہ کرام، وتابعین عظام، وعلمائے امت، وائمهُ ملت قرناً فقرناً وطبقة فطبقة بلالحاظ مواردٍ خاصه (صرف باستثنا أن مواضع کے جن میں ممانعت صرح وارد ) ذکرِ خیر حضور کا کرتے ،اورمستحسن دمحبوب سمجھتے ،اور حضور کا ذکرشریف، وحالات شریفه، اور کمالات، ومعجزات، ومقاماتِ رفیعہ مجالس وَمجامع وجلوات وخلوات میں بیان فرماتے، اور اُن کی تحدیث میں اِشاعتِ دین وتقویتِ اسلام تصور کرتے، اسی طرح جس وقت اور جس موقع وکل اور جس ہیئت ووضع کے ساتھ، تنہائی خواہ مجالس دمجامع میں، جس طرح جا ہیں شوق دمحبت سے (سوا اُن مواضع کے جہاں شرع شریف بتفریح منع کرے، اور نہی صریح وارد ہو) اپنے مولی صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم کو یاد کریں، اور اُسے باعثِ تقویتِ ایمان، دموجبِ سرورِ قلب، وآرام وراحتِ جان شمجھیں، اور مشاقانِ ذکر محبوب ومحتّانِ صادق کو اُس کے سنانے،اورراحت وآ رام پہنچانے کے لیے بلائیں،اوراُن کے در دِدل کی دوابخشیں، اورزخم جگر پر مرہم رکھیں ،کسی مانع خیر واحسان کے مغالطےاور دھوکے میں نہ آئیں۔ ہاں! ربیع الا قال خصوصاً بارہویں تاریخ روزِ دوشنبہ کی روحانیت اَولیٰ ہے کما مرّ، اسی طرح اجتماع اورمجلس میں ہونا زیادہ فضیلت رکھتا ہے، اور بیہ مغالطہ بعض

مانعین کا کہ:'' وہی اجتماع جس کاحسن شرع میں وارد، جیسے جماعتِ نماز واجتماعِ جمعہ وعیدَ بن حسن ہے، نہ ہراجتماع'' خیال میں نہ لائیں؛ کہ مجالسِ ذکر کی خوبی حد یثوں سے ثابت ہے، اور اجتماع جمعہ وعيد ين مخالف قياس نہيں، كيا اس قدر بھى نہيں جانے کہ اُن کے امام ثانی ''ماۃ مسائل''<sup>(۱)</sup> میں خاص اجتماع مولِد کو اجتماع عیدَ ین پر قیاس کرتے ہیں، اور مسئلہ ٔ عرس میں لکھتے ہیں: '' وقیاس عرس بر مولد شریف غیر صحیح ست، زیرا که درمولد شریف ذکرِ ولا دت حضرت خیر البشرصلی الله تعالیٰ علیہ وسلم ست، وآن موجب سرور وفرحت ست، ودرشرع شریف اجتماع برائے فرحت وسر در که خالی از بدعات دمنكرات بإشدآ مده، واجتماع برائحزن ثابت نشده، وفي الواقع فرحت مثلِ فرحت ولا دتِ آنخضرت صلى اللَّد تعالى عليه وسلم در ديگر امرنيست ، پس ديگر امر دریں قیاس نخواہد شد''۔ المحارجوي دليل: شاه ولى الله محدّث (٢) (كه اما م الاعمة مانعين ليعنى اساعیل دہلوی کے جدِ امجد، واستاذ الاستاذ، وشيخ المشايخ ہيں) کس تصریح کے ساتھ

ہ پہلی وہوں سے جدِ ہ جد ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہساں ہیں ) میں سرو سے ساتھ اپنامجلس مولِد میں بمقام ولادت ِ حضرت ِ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مکہ معظّمہ میں حاضر ہونا، اور انوارِ ملائکہ ورحمتِ خدا کو (کہ اُ سمجلسِ پاک سے بلند ہوئے) معاینہ کرنا ہیان فرماتے ہیں، اور اُ سے اُن مجالس اذکار سے (کہ موار دِ ملائکہ ورحمتِ الہہی میں ہیں )کھہراتے ہیں۔

(1) "مئة مسائل"\_

(٢) "فيوض الحرمين"،المشاهدة الثامنة، صـ١١٥\_

اور ' انتباه' وغيره <sup>(1)</sup> ميں اپنے پدر بزرگوارشاہ عبدالرحيم صاحب کا ہر سال بتقريب مولِد ايام ولادت شريف ميں نيا زِحضور کے ليے کھانا پکوانا، اور اہتمام اور أس کاالتزام، یہاں تک کہایک سال بوجی عسرت کچھ میسر نہ ہوا تو نخو دِبریان پر نیاز کردی، اور حضرتِ رسالت نے بکمال پرورش وغلام نوازی قبول فرمائی، اور اس معاملہ پرشاہ صاحب ممدوح کا خواب میں مطلع ہونانقل کرتے ہیں۔ اور مولوی رفیع الدین خان صاحب مراد آبادی (که رئیس المتکلمین مانعین کے متندین ہیں) اس مجلس مبارک کے نہایت مدّ اح ومعتقد ہیں۔اور اِنہیں رئیس المت کلمین کے استاذمفتی صدر الدین خان صاحب دہلوی (جن سے تلمذ پر ان حضرت کو بڑا ناز ہے) کس ہذ ومد کے ساتھ اس کے استحسان کا فتو کی دیتے ہیں!۔ اورمولوی اسحاق صاحب''ماً ۃ مسائل'' میں ذکر شریف کوموجب سرور وفرحت ، اور فرحت کو ہرخوشی سے زیاہ ،اوراجتماع کو (کہ فرحت کے لیے ہو)مشروع کہتے ہیں۔ اور تقسیم طعام وشیرینی خاص اس تقریب میں اور ولا دتِ اقدس کی خوشی جناب مجدّ دصاحب کے قول سے ثابت، اینے'' مکتوبات'' میں تحریر فرماتے ہیں: · ` امروز طعامهائ متلوّن فرموده ایم که بر دحانیتِ آن سر درعلیه الصلاۃ والسلام بیزند ومجلس شادی سازند...الخ<sup>،،(۲)</sup>۔

اورشاه عبدالعزيز صاحب'' رساله ذبيجهُ' ميں ( كه''مجموعهُ زبدة النصائحُ'

(1) "الدرّ الثمين"، الحديث الثاني والعشرون، صـ ٦١-

(٢)"مكتوبات"، مكتوب١٠٦، المحلد الثاني، دفتر سوم، حصّه نهم، صـ٨٧\_

229

میں چھپا ہے) تمرّک قبورِ صالحین سے، اور ایصالِ تو اب قرآن تقسیم طعام وشیرینی کے استحسان پر اجماع ذکر فرماتے ہیں، اور تعیین یوم کو بھی مناسب تھہراتے ہیں: '' آرے زیارت و تمرّک بقیو رِ صالحین، وامدادِ ایشان با مدادِ تو اب تلاوتِ قرآن، ودعائے خیر، تقسیم طعام، وشیرینی امر<sup>مستحس</sup>ن وخوب ست با جماع علما، تعیین روزِ عرس برائے آنست کہ آنروز مذکر انتقال ایشان می با شداز دار العمل بدار الثواب والا ہرروز کہ این عمل واقع شود موجبِ فلاح ونجات ست، وخلف رالازم ست کہ سلف خود راباین نوع بر واحسان نماید...الخین (ا) ۔ بلکہ بعض تحریرات میں اس عملِ مبارک اور مجلسِ شہادت کا خود کرنا بیان کرتے ہیں۔

اور مولوى اسحاق صاحب اگر چە يممل مولِد كو بحوالة 'سيرتِ شامى' مختلف فيه لکصتے بيل، اور حواله اختلاف كا ''سيرتِ شامى' كى طرف غلط ہے؛ كه صاحب سيرت نے ہر طرح اللم مجلس مبارك كو ثابت كيا ہے، اور قول فا كہانى وابن الحاج بخو بى دفع كرديا ہے، كيكن طرزِ عبارت 'ما ة مسائل' باعلانِ تمام شاہد كه خود استحسان مولِد كے بهيمت كذائية قائل بيل، اور الل عمل كو شريف بيجتے اور مولد شريف لکھتے بيل، اگر مانعينِ وقت الحظے علاوا تمه كے ارشادات (اگر چه خود بھى ان سے سوجگه سند لاتے اور اپنے مطلب كے وقت علائ كر اتخين وائمه دين تشم مشرب اور ملت جديده گو ان حضرات كو جنهيں اپنا زعم فاسد ميں مطلقا اپنا ہم مشرب اور ملت جديده نجد سيكام قتدا وصاحب مذہب بنار كھا ہے كيا كہيں گے؟! اور جو أنبيس بھى (العياذ باللہ)

(ا)"رسالهذبيجه"۔

## ۲۳.

ائمَهُ مُال<sup>قي</sup>ن وعلما تِمتقد مين كى طرح بدعتِ ضلالت كا مرتكب وتية ز، اورشرع <sup>س</sup> محض جائل، باحق سے ديدہ ودانستہ معرض، خواہ حق پوش ناحق كوش قرار ديں گے، تو محص كے ہوكرر بيں گے ؟! اورك كانا م لياكريں گے؟! انيسويں وليل: صاحبِ '' ہدائي' مسئلة تلبيه ميں لکھتے بيں: ولو زاد فيها جاز خلافاً للشافعي حرحمه الله تعالى - في رواية الربيع عنه، فهو اعتبره بالأذان والتشهّد من حيث أنّه ذكر منظوم، ولنا أنّ أحلّاء الصحابة كابن مسعود وابن عمر وأبي هريرة حرضي الله تعالى عنهم - زادوا على المأثور؛ ولأنّ المقصود الثناء وإظهار العبودية، فلا يمنع من الزيادة عليه <sup>(1)</sup>\_

دیکھو! ان امام اجل نے مطابقتِ مقصود کو باوصف اس کے کہ سیخِ مخصوصہ محدودہ میں اصل تو قیف ہے، دلیل جواز کھہرایا، اور صحابہ کرام نے امر مسنون محدود پر پچھ صفمون زیادہ فر مایا؛ کہ مقصود تلبیہ سے ثناء وا ظہارِ عبود یت ہے، تو زیادت میں کچھ حرج نہیں، بلکہ اولی ہے، اسی طرح مقصود عملِ مولِد سے تعظیم نبوی وا ظہارِ عقیدت و نیاز مندی ہے، اور اُس کے لیے شرع میں کوئی ہیئت بھی خاص نہ کی، نہ محدود فر مایا، تو جو ہیئت کہ تعظیم خدا ور سول وا ظہارِ عقیدت پر دلالت کرے، خصوصاً جسے علمانے قرنا فقر ناقبول کیا، ضرور متحسن وعمدہ ہے۔

(١) "الهداية"، كتاب الحجّ، باب الإحرام، الجزء الأوّل، صـ ١٦٥\_

٢٣١

واخلاق و شاکل و مجزات و دیگر کمالات ِ حضرت ِ سید الکائنات علیه افضل الصلوات واکمل التحیات اس میں بیان ہوتے ہیں، سامعین کے قلب میں عظمت و محبتِ جنابِ رسالت متمکن ہوتی ہے، اور بیا مرسب معاملات دینی کا اصلِ اصول ہے؛ کہ جب تک رسول کریم علیہ الصلاۃ و التسلیم سے عقیدت ِ کا ملہ نہ ہوگی خدا کے کلام واخبار واحکام پر کس طرح اطمینانِ کامل و یقینِ واثق حاصل ہوگا ؟! اور جے حضور سے تچ محبت اور پوری عقیدت نہیں، وہ شریعت کی باتوں پر کب عمل کرے گا؟! اور اُن کی عظمت ورفعت کیا سمجھے گا؟!

ولہذا خود مالکِ حقیقی جل وعلا نے حضور کے فضائل و کمالات و مناصب ر فیعہ و مناقب جلیلہ اور اس قسم کے حالات اِجمالاً و تفصیلاً ہر طرح بیان فرمائے ، اور حضور نے بار ہا اُمت کو سنائے ، تا کہ لوگ حضور کے منصب عظیم و مرتبہ فجیم سے واقف ہو کر حضور کی محبت وطاعت میں مستعد و سرگرم رہیں ، اور حضور کے ارشادات تو دل سے قبول ، اور اَوَامر ونواہی پڑعمل کریں ، جس کے سبب دارَین کی خوبی ، بلکہ ما لکِ حقیقی کی محبوبی و مغفرت کا ملہ ہاتھ آتی ہے ؛ کہ کریمہ: ﴿ قُلْ إِنْ تُحْنَتُهُم تَصِحَبُونَ اللَّهُ فَاتَیْعُونِ فَی یُحوبی و مغفرت کا ملہ ہاتھ آتی ہے ؛ کہ کریمہ: ﴿ قُلْ إِنْ تُحْنَتُهُم تَصِحَبُونَ اللَّهُ مضمون سے خبردیتی ہے۔ بلکہ بظر انصاف فائدہ مولِد کا مجلس وعظ سے بمراتب زیادہ ہے، تجربہ تا م

(۱) پ۳، آل عمران:۳۱\_

اپنے معاصى وفضوليات ميں ضائع كرتے ہيں، اس مجلس ميں حاضر ہو كر تحفة درود وسلام بكثرت عرض كرتے ہيں، اور اكثر امرا واہل دنيا ( كه صحبت علما ومجالس تذكير سے متنفر اور بغر و رِجاہ وثر وت خواہ اُن جلسوں كوخلاف مزاج ومراد سمجھ كربے رغبت ہيں) اس تقريب ميں آتے ہيں، اور دينى باتيں سن جاتے ہيں، اس نظر سے بھى تر سيب مجلس اور تداعى واجتماع ميں اہتمام بليغ عين مصلحت وموجب ثواب بے نہايت ہے؛ لأن الداعى إلى المحير كفاعله۔

اور اس زمانه پُر آشوب وفساد میں یا دری اور کرسٹان کو چہ وبازار میں ندا کرتے، اور حضور اقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نبوت ورسالت، واخلاقِ کریمہ، وعادات شریفہ پر طرح طرح کے بہتان، اور اس قشم کے خرافات وہٰدیان بکتے پھرتے ہیں۔مسلمانوں کولازم کہ ہرتقریب میں اور ہرجگہ حضور پرنور کے ذکرِ مبارک کا جلسہ کریں، اور اُن کے رَ دکوم حجزات وکمالات (جو نبوتِ والا کی دلیل ہیں ) اور اخلاق کاملہ وعادات فاضلہ (جن سے مخالفوں کی تکذیب اور اُن کے بیان کا بطلان آ فتابِ نصف النہار کی طرح خلاہ رہوتا ہے ) بیان میں لائیں ،خصوصاً احوالِ ولا دت وإر ہاصات کہ وقت تولّد شریف خواہ اس کے قریب، اور ایام رضاعت وصِغر سِن میں خاہر ہوئے ،جن میں کوئی بے دین کسی طرح کا احتمال از قشم سحر وکہانت وغیرہ اصلاً نہیں کر سکتا، اور حضور کی رسالت ومحبوبیت پر بالبداہۃ دلالت کرتی ہیں، نہایت تفصيل وشرح وبسط كے ساتھ بيان كريں، تا كہ عوام اہلِ اسلام مخالفانِ دين كے دام فريب سے محفوظ رہيں۔

اوراس مقام سے پیشبہہ کہ:''صحابہ خواہ تابعین سے پیخصوصیت ثابت

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نہیں'' بخوبی دفع ہوتا ہے؛ کہ اُس زمانے میں اس کی حاجت نہ تھی ، کوئی مجمع ، کوئی مجلس ایسے اذ کار سے خود ہی خالی نہ ہوتا ، اکثر اوقات حضور کے حالات وِر دِزبان ، اور صغیر وکبیر ذکرِ والا میں مشغول بدل وجان تھے، رفتہ رفتہ لوگ حب دنیا وطلب مال وجاہ میں مصروف ، اور اِس طرف سے غافل ، اور اُمورِ دین سے جامل ہوتے گئے ، جب علمائے کرام نے بیرحال دیکھا ، ایسے اُمور خیر ومفیر کورواج دیا ، اور اِس زمانے میں تو بیمل مبارک اور اس کے اُمثال حدِ ضرورت کو پہنچ۔ ہاوجود اس کے جولوگ اس کی ممانعت کرتے ہیں وہ قصد اُخواہ نا دانی سے اسلام کے حفظ ونگہبان کو ضع ، اور یا در یوں کی اِعانت اور کھلی جمایت کرتے ہیں۔ وہی

انصاف سے کہیں! کہان دنوں گھر بیٹھے کون ایسے اُذکار میں مشغول ہوتا ہے؟! اور جس جگہ دس آدمی جمع ہوتے ہیں ایکٹ، گزٹ، چٹھی سر کلر، ناچ گانے، باج تماشے، اُشعارِزلف وخال، اور فواحش کے حسن و جمال کا چرچا ہوتا ہے یا حضورِ والا کے معجزات ومعراج وہجرت اور اسلام کی ابتدا، وترتی، وشان، وشوکت اور اس قسم کے احوال کا تذکرہ رہتا ہے؟!

اگر انعقادِ مجلس تمہارے کہنے سے چھوڑ دیا جائے، یہاں تک کہ لوگ ان احوال کے بھی بھی سننے سے بھی محروم رہیں، اور پادری لوگ گلی کو چے اپنا کام کرتے پھریں، تو انجام اس کا کیا ہو؟! اور کتنے عامی اور دنیا دار لا مذہب خواہ نصرانی ہوجا نمیں؟! پُر ظاہر کہ تصدیق رسالت دوسراجز وایمان کا ہے، اور جز وِاوّل کہ تو حید سے عبارت ہے اس تصدیق پر موقوف، وتصدیق رسالت اصلِ اصول تمام بھلا ئیوں اور خوبیوں کی ہے، اور جڑ کا استحکام نہایت اہم ہوتا ہے، اور وہ قولِ عامہ داذ ہانِ عوام

میں معجزہ کے طریق سے ہوسکتا ہے،خصوصاً وہ خوارق جو وقت ولادت اور اُس کے قريب ظاہر ہوئے ؛ کہ اُن میں نہ احتمال سحر ، نہ بناوٹ اورتضنع کا گمان ، نہ طلسم وشعبد ہ کی گنجائش، اوران با توں برعوام کواطلاع اور اُن کا یا د وحفوظ رہنا، اور دل میں تمکن واستفتر اربدُ ون اس کے نہایت دشوار؛ کہ مجالس میں ان باتوں کا چرچا ہوتا رہے تو مسلمانوں پر قریب بواجب ہے کہ واسطے دفع اِس شر کے مجلس مولِد اور اُس کے اَمثال کی نہایت کثرت کریں، اورخواص وعوام کواس جلسہ میں ذکرِ مبارک سنانے، اور مخالفینِ دین کے فریب ومغالطہ پر مطلع کرنے اور جتانے کے لیے،اور جس طرح وہ بار بارا پنی خرافات کو اِعادہ کرتے ہیں،اسی طرح اِس مثک کی خوشبو بار بارمہکانے کے واسطے جمع کریں، اور اس کام میں اہتمام بلیغ عمل میں لائیں، اورتعیینِ وقت اجتماعِ اخوان میں زیادہ مداخلت رکھتا ہے۔ اور نیز حدیث بخاری سے ( کہ دوسری دلیل میں گزری) ثابت کہ خود

جناب رسالت صلى اللد تعالى عليه وسلم نے مكان ووقت وعظ كے ليے مقرر فرمايا، اور جمع ہونے كاتكم ديا<sup>(1)</sup>، اور ابن مسعود رضى اللد تعالى عنه نے پنجشنبه واسطے وعظ ونذ كير كے مقرر كرليا تقا<sup>(1)</sup>، كه بيد دونوں روايات بخارى شريف ميں موجود، اور تعيين بيان قبل از شروع وَلَو إجمالاً ضرورى، اور أسے لوگوں پر ظاہر كرنا كه بيدو عظ كہوں گا، يا بي (1) "صحيح البخارى"، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب تعليم النبى صلى الله تعالى عليه و سلم... إلخ، ر: ٢٣١٠، صه ٢٢٠ -

بیان کروں گاایک سچی بات ہے۔ پھرا گرکسی نے اُسے مولِد پانجلسِ مولِد کے نام سے شہرت دی تو کیا اُس کی حقیقت بدل گئی؟!اور دہمجلسِ وعظ دنصیحت نہ رہی؟!اور جواُ مور کہاس نام سے جائز یتھے کس وجہ سے مجرّ داس تعبیر سے حرام ومکروہ ہو گئے؟! اور مخالفین اس کے انعقاد واہتمام میں نہایت توجہ رکھتے ہیں، تو اس مجلس سے کہ حقیقت اس کی وہی ہے،صرف نام مولِد کی وجہ اور جنابِ رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نسبت سے ایسے کیوں بيرار هو گيح؟!،نعوذ بالله من قسوة القلوب وإحاطة الذنوب، مَن يهد الله فلا مضلٌّ له، ومَن يضلل الله فما له من هاد 🔔 اکیسویں دلیل: براہینِ سابقہ سے حُسن سب اُمور کا جن پر کجلسِ مولِد مشتمل بخوبي ظاہر ہوا، اور قاعد ہُ ثانیہ رسالہ '' اُصول الرشاد'' میں اس امرکو کہ مجموع امورٍمستحسنه مستحسن رہتا ہے عقلاً اور نقلاً ثابت کردیا،اور بیاعتراض کہ:'' وجود اُس کا قرونِ ثلاثه ميں نه تھا'' مواضع متعددہ اور طرح طرح کی تقریروں خصوصاً جوابِ شیخین رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ( کہ در بابِ جمعِ قرآن'' بخاری شریف'' میں منقول ہے،ادراُس پراتفاقِ صحابہ ہوگیا ایسےطریق سے جس میں کسی ذی عقل باانصاف کو دَم مارنے کی محال نہیں) دفع ہوا۔ کیکن ہیسب محض تبڑع اور مانعین پر ہمارا احسان ہے، ورنداصل اِباحت ہے، جسے ہم نے رسالہ کذکورہ کے قاعدہ ثالثہ میں ثابت کیا ہے،اور بیامرنہایت ظاہر كهذكرٍ حضرتِ رسالت صلى اللَّدتعالى عليه وسلم، وصدقه، ودرود، وتلاوتٍ قر آن وغير ما

اُمورجس ہیئت و کیفیت کے ساتھ جائز قرار پائیں گے، تو باعتبار<sup>(1)</sup> اپنے <sup>ح</sup>سنِ ذاتی واصلی کے خواہ مخواہ متحسن ہی تھ ہم یں گے، اور جواز ضمنِ استخباب ہی میں متحقق ہوگا، اور یہاں سے ظاہر ہوا کہ اصلِ جواز واستحسان کا ثبوت ہمارے ذمہ نہیں، بلکہ بقاعد ہُ مناظرہ عدم جواز وکرا ہت کا ثبوت مانعین پر واجب، مانعین ایک دلیل بھی جو بقاعد ہُ مناظرہ صحیح ہو پیش نہیں کرتے، بلکہ بنائے بحث بالکل مغالطات واوہام و خیالات پر ہے، اب اُس کی کیفیت ملاحظہ کیجیے! اور ان صاحبوں کے جوہرِ قابلیت و دیانت کی داود یہ جیا۔

(١) مَع بَرَا بر مبارَ كَم بِنَيتِ مُحود كيا جائم مَتَحَب وُمُحود بوجا تا بَ؛ لقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: ((إنّما الأعمال بالنيّات وإنّما لكلّ امرئ ما نوى)) [ "صحيح البخاري"، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي... إلخ، ر: ١، صـ١ ] بي مملّه بريهات شرع مظهر ٢ بـ " أشاة، على ب: أمّا المباحات فإنّها تختلف صفتها باعتبار ما قصدت لأجله، فإذا قصد بها التقوى على الطاعات والتوصّل إليها، كانت عبادةً كالأكل والنوم واكتساب المال والوطء [ "الأشباه والنظائر"، الفنّ الأوّل في القواعد الكلية، القاعدة الأولى، لا ثوابَ إلاّ بالنية، صـ١ ] - "ردّ المحتار" مملك محقيقة على بي جاعلى أنّه وإن قلنا: إنّها مباحة، لكن بقصد الشكر تصير قربة، فإنّ النيّة تصير العادات عبادات والمباحات طاعات [ "ردّ المحتار"، كتاب الأضحية، مركم محمد العادات عبادات والمباحات طاعات [ "ردّ المحتار"، كتاب الأضحية، مركم محمد المحلور"، وإن كان شريك السنّة نصرانياً... إلخ ال

277

دوسراباب مغالطات وكالفين كيحك ودفع ميں ہر چندا كثر مغالطات وأومام وخيالات منكرين بفضل حضرت ربّ العالمين وطفيل جناب سيد المرسلين صلى اللد تعالى عليه وعلى آله وصحبه اجمعين ضمن تقرير دلائل ميں مُند فع ہوئے ، مكر بنظر تسكين قلوب ناظرين أن كي عمده شبهات سے (جن پر برا ناز ہے ) استقلالاً بھی تعرّض مناسب ، اور بقيه مغالطات كورَ دكروينا واجب ، والله الموقق، و به نستعين ، نعم المولى و نعم المعين ۔ پہلا مغالطہ (<sup>1</sup>): <sup>دو</sup> جلس مولِد بدعت ہے ، اور ہر بدعت ضلالت ، اوراد نی

 (1) واضح ہو کہ اکبر حکمین طائفہ بشیرصا حب قنوجی کو ' غابیۃ الکلام' میں ذکرِ یا ک صاحب لولاک صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے (معاذ اللہ) باطل کرنے کی ہوں اُچھلی، تو پیشِ عوام متلکمی کی شرم مُلَائَى كا نام رکھنے کو کچھ دلیلیں لکھنے کی بھی سوجھی؛ کہ دعویٰ بے دلیل محض خوار وذلیل ، لہٰذا کچھ کا سبق پرانے سیانے نواب صاحب بھویالی سے سیکھا پڑھا، ایک آ دھ مغالطہ اپنے جی سے گڑھا، پھرایک ہی بات کوصرف طرن ِعبارت بدل کرجداگانہ دلیل قرار دیا، یوں سنہرارخرابی آٹھ دلیل کا بھرت ہنالیا،اور براہ ہوشیاری ابتدامیں خوداُس کا اقرار بھی کیا،فر ماتے ہیں:'' برائے ممنوعیت این عمل ادله بسيار ندبعض بنظر اختصار ندگوئي شوند،ليكن درتكثير ادله صرف لحاظ تكثير عنوان بياست وإلّا بالمآل ردبعض جانب بعض آسان ست''۔ بیرحماقت تو ملاحظہ ہو کہ بنظیر اختصار ابطال مجلس مبارک کی بہت دلیلوں سے صرف بعض لکھتے ہیں، اور اُن بعض میں بغرض تکشیر صرف طرزِ بیان بدل كرايك ايك دليل كودود د بار گنتے ہيں، ان دونوں غرضوں كا تناقض تو ديکھيے ! صاف خاہر ہوا کہ''بہت''محض جھوٹ کہہ دیا، اوّل قلیل گڑھ یائے ، اور نظرِ عوام میں گنتی بڑھانے کو بیہ روپ دکھائے، خیراس کتاب مستطاب میں کیم سے ششم تک جو چھ مغالطے ذکر فرمائے، بیرسب قنوجی صاحب کی صرف دلیل اوّل کے ہیں، جن کار دِیلیغ متن میں ارشاد ہوا۔=

وانااقول وباللدالتوفيق: يهال منكِر مكابركي صفراشكني كومعارضه بالقلب بهت خوبي سے = ممکن، ''غایة الکلام'' قنوجی صاحب کی ساری تقریر پریشان بعینہ لے لیجئے،صرف لفظِ عمل کو منع سے بدل دیجیے، اُنہیں کی دلیلِ ذلیل اُنہیں پر تیر بازگشت بنے گی۔اب شدّ ت تِعصب جواب پر لائے گی، اور اُس کے ساتھ ہی خود اپنی دلیل کی بیہودگی کھل جائے گی، کہ جس بات سے جانب عمل میں دیدہ ودانستہ چشم یوشی کرکے بے ثبوتی کا اڈعا ہوا تھا، جانب منع میں اُسی کا دامن تھا منا یڑا، اوراب جو آنکھ کھول کر دیکھا تو سو ریا ہے۔ وہ تقریر یوں ہے:''منع از جمع واجتماع مسلمین برائے ذکر وتذ کیرحالات کریمہ حضور سیدِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم از ولا دت ورضاعت وبعثت وہجرت ومعراج ومعجزات وسائر احوال بر کات آیات بدعت ست ، وہر بدعت ضلالت ، واد نائے صلالت کراہتِ صغریٰ یعنی بدعت بودن این منع پس صا دق ست برائے آ نکہ این منع محدث ست بعدِ قرونِ ثلاثه بإ تفاق فريقين وغير ثابت ست از ادلهُ شرع، يعني كتاب دسنت وقياس واجماع ست ومایلحق بہا،اما عدم ثبوت از کتاب وسنت خود خلاہرست، وامااز اجماع وقیاس برائے آئکہ دليل اجماع وقياس مجتهدين ست، واين منع از مجتهدين مسلَّم الاجتهاد منقول نيست، چه جائے اجماع، وإما از تعامل ليس بسه وجه: اوَّلاً: اين منع مختلف فيه است، پس تعامل صريح غلط، دوم: در بلا دِ کثیرہ نام دنشانے ازین منع نبیت، دنعاملِ بعض بلاد تا آئکہ متمراز صدرِاوّل نبود حجب شرعیہ نيست، سوم: جحيب تعامل در معاملات ست، نه درمنع از عبادات، واما از استحسان پس نيز بسه وجه: اوّل: دليل استحسانٍ مجتهدين ست آن درين منع مفقود، دوم: مرجع استحسان اثريا اجماع يا قياسِ خفي یا ضرورت باشد و ہمہ این چیز ہا درین منع معدوم، سوم : قجتِ استحسانے ست کہ مقابلِ قیاسِ جلی بإشدودرين جامقابل استحسان اين منع قياس جلى نيست و ہرمحدث بدونِ دليلِ شرعى بدعت باشد، واما کبر کی لیعنی ضلالت بودن ہر بدعت بدین معنی پس با تفاق ست''۔ اگر کہیے: قرآن وحدیث میں اس منع کی تصریح نہ آنا اس وجہ ہے ہے کہ بیڈل اُس ز مانے میں نہ تھا،اگر ہوتامنع فرمادیا جاتا۔=

اقول: اقول: الال: يوجه عدم تصريح منع كى موجب نبيس، بهت با تول منع فرما يا گيا جو أس وقت موجود نترضي، بلكه بعض اب تك وجود شيل ند آكمي، مثلاً قدر بير كي بار مي شيل ارشاد موا: ((لا تعودو هم و إن ماتوا فلا تشهدو هم))، '' أن كى عيادت ند كرنا، مري توجناز مي پرنه جانا''، رواه أبو داود عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما ["سنن أبي داود"، كتاب السنّة، باب في القدر، ر: ٤٦٩١، صـ ٦٦٢ ]، انن ماجه في برهايا: ((لا تسلّموا عليهم)) ["سنن ابن ماجه"، مقدّمة المؤلف، باب في القدر، ر: ٩٢، صـ ٢٢ ]، ''أنيس سلام ندكرنا''۔

انس رضى اللد تعالى عند كى حديث ميں روافض كى نسبت ہے: ((لا تحالسو هم، ولا تشار بو هم، ولا تواكلو هم، ولا تناكحو هم))، '' أن كے پاس نہ بیٹھنا، أن كے ساتھ كھانا بینا شادى بیا جت نہ كرنا''، رواہ العقيلى [ ''الضعفاء الكبير"، للعقيلى، ترجمة: أحمد بن عمران، ١/ ٢٦٦]، اين جبّان نے زائد كيا: ((لا تصلّوا عليهم، ولا تصلّوا معهم)) بن عمران، ١/ ٢٦٢]، اين جبّان نے زائد كيا: ((لا تصلّوا عليهم، ولا تصلّوا معهم)) القصير، المحروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين"، بشر بن عبدالله پڑھنا'' \_ظاہر ہے كہ قدر بيور وافض عہدِ رسالت، بلكہ صد رخلافتِ مرتضوى تك كميں نشان نہ تھا۔ ''صحيحين'' ميں ابو ہر رہ رضى اللہ تعالى عنہ سے ہے: رسول اللہ صلى اللہ تعالى عليہ وسلم

فرماتے ہیں: ((یوشك الفرات أن يحسر عن كنز من ذهب، فمن حضر فلا يأخذ منه شيئاً)) ["صحيح البخاري"، كتاب الفتن، باب خروج النار، ر: ٧١١٩، صـ ١٢٢٦، و"صحيح مسلم"، كتاب الفتن، باب لا تقوم الساعة... إلخ، ر: ٧٢٧٥، صـ ١٢٥٣ ]، "قريب م كذهر فرات ايك كان سوني كى ظاہر كرے، جودہ وقت پائے أسے حكم ہے كدأس ميں سے كچھ نہ لے' \_ اس قسم كى احاد يث فتن واشراط وغير ہا ميں بكثر ي مليں گى \_= ۲۴.

ثالثاً: عجب مخمص میں ہو!منع کی پنا تواسی زعم پررکھے تھے کہ'' میغل اُس زمانے میں نہ تھا،اگر ہوتا تو ممنوع نہ ہوتا''،اب اسی پرقر آن وحدیث میں ممانعت نہ آنامبنی کرتے ہو کہا گراُ س زمانے میں ہوتا تو منع فرمادیا جاتا، کچھ بھی ٹھکانے کی کہیے گا!

رابعاً: يہى سوال كافى ہے كەرىيمىل مبارك نبى صلى اللد تعالى عليہ وسلم كے سامنے كيا جاتا تو حضور منع فرماتے يا جائز ركھتے ؟ بر نقد پر ثانى أس كے جواز ميں كيا شبہ رہا جس پر صاحب شرع مطلع ہوتے تو جائز ركھتے ؟! أے جومنع كرے اپنا سركھائے ، بر تقد پر اوّل زمانے ميں ہونے نہ ہونے كاخر حشہ أخطى اى پر دليل دركار ہے كہ اگر نبى صلى اللہ تعالى عليہ وسلم پاتے منع فرماتے ، وہى شناعت اس عمل ميں دلائل شرع ہے ثابت كردو! نزاع ختم ہے، اور جب ہرگز قد رت نہ پاؤ، اور بے شك نہ پاؤ كے! تو اللہ درسول پر إفتر اسے باز آؤ! ﴿ فَعَهْلُ أَنْتُهُ مُنْتَقَوْنَ ﴾ [ب ٧،

اگر کہیے: یہی کیاضرور ہے کہ خاص فعل کا نام ہی لے کرقر آن وحدیث میں ممانعت=

tri

مرتبه صلالت کا کرامت' ۔ بید مغالطہ خواص وعوام وہا ہید کی زبان پر تکیہ کلام کی طرح جاری رہتا ہے، اور متکلم قنوجی نے اُسے نہایت طمطراق سے ' غلیة الكلام' میں لکھا ہے۔حل اُس کا بیہ ہے کہ بدعت سے اگر مخالف ومزاحم سنّت مراد، تو صغریٰ ممنوع اور جومعنیٰ دوم یعنی ما لم یکن فی عهد رسول الله صلّی الله تعالی علیه و سلم مقصود، تو کلیتِ کبریٰ بتقریر مقدمهٔ رسالهٔ بذا مدفوع، اور جوصغریٰ میں اوّل اور کبریٰ میں ثانی ملحوظ ، تو اُوسط غیر مکرّر ، اور دلیل کھلا قیاسِ مغالطہ ہے، جس طرح تصویرِ فرس پر فرس کو حمل کرنے، اور اس مقدمہ کے ساتھ کل فرس صاهل کوملانے سے بینتیجہ نکالیس کہ: تصویر فرس صابل ہے، اسی طرح میہ مغالطہ ان حضرات کی جانب سے اکثر موار دِنزاع میں پیش ہوتا ہے کہ بدعت کو حدِ اُوسط اور صغریٰ کو باعتبارِ معنیٰ دوم، اور = لکھی ہو، بلکہ عمومات منع کے تحت میں داخل ہے،لہٰ دا اُس کامنع کتاب دسنت سے ثابت۔ اقول: اب ٹھکانے سے آگئے، یہی تو تمہیں پہلے سے نہ سوجھی، یا سوجھی اور قصد أچشم انصاف بند کر لی تھی، یہی کیا ضرور ہے کہ خاص اس فعل کا نام ہی لے کر قرآن وحدیث میں اجازت آتی، بلکہ عمومات ِ اجازت واستخباب کے تحت میں داخل ہے،لہٰذا اُس کا استحسان کتاب وسنت سے ثابت، اب بیانات ِسابقہ اورائمہ ٗ دین کے براہینِ شاہقہ ملاحظہ کیچیے اورا پنے اس لکھے کو رویئے کہ''اما عدم ثبوت آن از کتاب وسنت خود خلاہر ست''۔ رہے عمومات ِ منع وہ وہی احادیثِ منع بدعت ہیں، اُن کا بیانِ شافی اور آپ کے ہٰدیا نات کا ردِکا فی مقدمہ کتابِ مستطاب وارشادات عاليه "اصول الرشاد" ب أبين من الأمس وأظهر من الشمس ب، برذى انصاف سمجھ چکا کمجلسِ مبارک ہرگز بدعتِ مذمومہ کا فردنہیں، تو بعونہ تعالیٰ آپ کا ہاتھ یکدست تہی،اور کتاب دسنت کی نصرت دحمایت بحمداللد تعالیٰ ہمارے ہی ساتھ رہی، دللٰہ الحمد۔ حضرت عالم اہلسٽت و جماعت دامت فیوضہم ۔

262

کبر کی کو بنظر معنی اوّل صحیح وحق قرار دے کرعوام کو بہکاتے ہیں۔ ایسا ہی فریب اور الفاظ میں بھی کرتے ہیں، گویا عامۃ الودود کھُبر الیا ہے، اور متکلم قنو جی کا بیہ کلام کہ:''عملِ مولِد قرونِ ثلاثہ کے بعد حادث ہوا، اور کسی دلیلِ

شرع سے ثابت نہیں، تو بدعت ہے''، اور بدعت باین معنی باتفاق فریقین صلالت، قطع نظراس سے کہ حاصل اس معنٰی کا احدا<sup>کمعن</sup>یکن کی طرف راجع ، اور آپ نے مِن حیث لایدری ہمارے مدّ عا کا اعتراف<sup>(۱)</sup> کیا۔

دوسرا مغالطہ ہے ذات شریف نے جو حاصل قرار دیا ہے کسے سلّم؟ اور نہ ہاری اصطلاح میں اُس کا کچھ پتا، تو ہم باعتبار اُس کے ہربدعت کو ضلالت کب کہیں گے؟! اور اس امر میں میتدِل کے ساتھ کس طرح ا تفاق کریں گے؟! اور جو ہمارا فریق ابنِ حجر کمی وملاً علی قاری وغیر ہما علما میں (جن کی عبارات سے آخر مقدّ مہ ''غایة الكلام'' ميں استناد كيا) منحصر تهرايا ب، توبية تيسرا مغالطہ ب، سوا اس ك حضرات ِمددحین خاص تجلسِ مولِد اور دوسرے أموركو كه قرونِ ثلاثة میں بہیمتِ كذائي نہ تھے، نہ مجتہدین نے اُن کی تصریح فرمائی، نہ کتاب وسنت واہلِ اِجماع نے اس ہیئت وخصوصیت کے ساتھ صرت کا جازت دی، مشتحسن کہتے ہیں، تو وہ اِنعدام اصل ومتندب وبمى معنى جن سے مولِد وغيرہ أمورٍ متنازع فيہا ياك ومحفوظ ہيں مراد ليتے ہیں، اور فی الواقع اگر عدم ثبوت سے عدم تصریح ہیئت وخصوصیتِ کذائی مراد تو قائلین تقسیم سے کوئی ایسے اُمور کو مطلقاً صلالت نہیں کہتا، دعویٰ اتفاق دروغ گوئی

حضرت عالم ابلسنّت مدّخله العالى \_ (1)كما تقدّم التنبيه عليه فتذكّر\_

وبررو کے قبیل سے ہے۔ اور جو عدم ثبوت مطلقاً مقصود، تو ہم نے مجلسِ مولِد کو قرآن وحد یث وتعامل وغيره دلائل شرعيه سے ثابت كرديا، باوصف اس كوئى مسلمان ذى عقل اُسے صلالت کہ سکتا ہے؟! اسی طرح متعلم صاحب نے مسئلہ تعامل میں جو گفتگو کی ہے، رسالہ 'اصول الرشاد' کے قاعدہ ُششم سے خلاہر کہ محض نافنہی اور بے تمجھی پر مبنی اوریه تقریر ذات شریف کی:''واما عدم ثبوت آن از إجماع وقیاس پس برائے آئکہ اِجماع وقیاس کہ دلیل ست اِجماع وقیاسِ مجتہدین ست'' **چوتھا مغالطہ** ہے،جس کاحل بھی ہمارے اُسی رسالے پر محمول، اور اس مختصر میں بھی ضمنِ دلائل میں جابجا تنبيه كردى ہے۔ ادرتحر برشريف'' مرجع استحسان كه ججتِ شرعيه است اثريا إجماع يا قياسِ خفي يا ضرورت باشد، وہمہاین چیز ہادرین عمل معدوم انڈ<sup>، محض</sup> غلط اور **یا نچواں مغالطہ** ہے، خداجانے اثر وغیرہ آپ نے کس چیز کا نامٹھہرایا ہے!اثر ابنِ مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ موجود، إجماعِ سکوتی بھی ثابت، ائمہ ٔ سابقین ولاحقین نے اپنے قیاسات بتفریح بیان فر مائے ،ضرورت بھی بیسویں دلیل میں بخو بی ثابت کر دی ،سوااس کے موافقت قوم بھی امورِ جائزہ خصوصاً مستحسنہ میں ایک طرح کی ضرورت ، اور منع کرنا موجب وحشت اور فتح باب غيبت وتهمت ہے۔ امام غزالی رحمہ اللہ تعالیٰ '' إحياء العلوم'' ميں فرماتٍ بي: فالموافقة في هذه الأمور من حسن الصحبة والعشرة؛ إذ المخالفة موحشة، ولكلٍّ قوم رسم، ولا بدٍّ من مخالفة النَّاس

بأخلاقهم، كما ورد في الخبر...إلخ <sup>(١)</sup>\_

اورحواله ' تلويح' ' كا چھٹا مغالطہ ہے، يہ عبارت: قد سبق أنّ الاستحسان دليل يقابل قياساً حليّاً سواء كان أثراً...إلخ، وجوبِّ قيق قياس جلى يرخاص أس مادّه ميں نصن ہيں،اور نہ استقرا کسی ناقص (خصوصاً تم جیسے ) کام ثبتِ کلیت، سوا اس کے دلائلِ مخالفین اور فاکہانی وغیرہ منتندین مانعین کے اُن کے نز دیک قیاسِ شرعی ہیں یانہیں؟ اگر ہیں تو جلی ہونا اُن کا ظاہر،اور قیاسِ جلی خاص اس مادّہ میں اُن کے اقرار سے متحقق، اگرچہ واقع میں بوجہِ فقدانِ ملکہ ً اجتہاداعتبار سے ساقط، بلکه فی نفسه غلط ہیں۔ دوسری صورت میں مثبتِ مدّ عااور مفید ہیں پانہیں؟ تچچپل شِق پر مانعینِ سابقین ولاحقین کی سب سعی برباد ورائیگاں، اور خاص به دلیل بھی لغو ہوگئی،اورجو باوصف اس کے کہ قیاسِ شرعی سے خارج اورمت کر ل منصبِ اجتہا د سے عاری إفادهٔ مطلب کرتے ہیں، اور بیلوگ دلائلِ شرعیہ سے اِثباتِ مدّ عا کی گنجائش رکھتے ہیں، تو بیر گنجائش مختص بمانعین مولِد ہے یا محوِّ زین کوبھی حاصل؟ تچھلی صورت میں اعتراض مانعین کہ:''تم اورتمہارےمتندین مجتہدنہیں تو تمہارےاور حافظ امام ابن جرعسقلاني وامام جلال الدين سيوطى ك استنباط ب كاربين ، هباءً منثوراً موكيا، اور پچچلی نقد مریز کم وزبرد تی اوراینی ناانصافی اور ہٹ دھرمی کا کھلا اقر ارہولیا۔ سانواں مغالطہ<sup>(۲)</sup>: جسے اِنہی بزرگوارنے اس عبارت سے ککھاہے:'' این

(1) "الإحياء"، كتاب آداب السماع والوجد، الباب الثاني: آثار السماع...إلخ، المقام الثالث من السماع، ٢ / ٣٣١\_ (۲) یہ 'غایۃ الکلام'' کی دلیلِ دوم ہے۔ حضرت عالم ابلسنّت مدّ خليهالعالي ـ

عمل از آن اعمال *ہست کہ عملِ حضر*ت <sup>(1)</sup> وصحابہ وتابعین و تبع تابعین بہ آن یا وجود ہمہ مقتضيات وعدم موانع آن يافته نشد ه ومنقول از ايشان نگرديده، وعامه علما وفقها بامتناع وكراجت بمحجوا عمال تصريح فرموده اندكتب دينيه ازروايات إين فتتم مالامال اند' به اقول وبحول الله أصول ،اولاً:مستدِل نے اس جگہ برخلاف اپنے ائمہ مذہب اورخودا ینی تصریح سابق کے عصر تبع تابعین کوبھی معتبر گھہرایا،اورقر ون کو ثلاثہ ے اربعہ بنایا، اُس پر طرّ ہ بیہ کہ تحقق جملہ دواعی اور عدم موانع کی قیدیں بڑھا <sup>ن</sup>یں، تبع تابعین کے حال برعنایت کی وجہ بچھ میں نہیں آتی ،لیکن قیدِ دواعی بغرض انطباقِ عباراتِ کتب فقہ جن میں حرص وغیرہ اُمور کی تصرح سے زیادہ فر مائی ، کاش!اس قید کو ہر جگہ معتبر رکھتے تو بہت موار دِنزاع طے ہوجاتے ، جس طرح خود پیہ مسّلہ مجلس مبارک بحمداللہ تعالیٰ ان کی اسی قید کی بدولت طے ہو گیا۔ تحقّق دواعی دعدم جملہ موانع کا ثبوت دینا ذمہ ُ متد*ِ*ل ہے، پہلے سب دواعى اور تمام موالع عملٍ مولِد باعتبار أس زمان ب م مُتَض ومحدود سيجي، پھر تحقق مقتضيات اورفر دأ فردأ إنعدام جمله موانع كاثبوت ديجيج بإاليي دليلوں كاكه بيغل بدعت ہے، اور صحابہ وتابعین سے منقول نہ ہوا، یا قرونِ اربعہ میں نہ پایا گیا، اوران عبارات کتب فقہ کا جن میں اِن اُمور سے احتجاج واقع ہوا ہے نام نہ کیجیے! آپ صاحبوں کے کہنے سے مانع کسی خاص امر میں منحصر نہ ہوجائے گا، جس طرح رئیس المانعين نے شيوعٍ ملتِ اسلام کوارتفاعٍ مانع تھہرايا، اور بيه نه مجھا که اُن کے خصم

(۱)اقول بصلى اللد تعالى عليه وسلم -حضرت عالم ابلسنّت مدّخلئه ـ

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اَور <sup>(۱)</sup>موالع بھی بیان کرتے ہیں، بعداعترافِ اعتبارِ قیدِ تحقق دواعی، وانعدامِ موالع بدُ ونِ إِثباتٍ إِرتفاعٍ جميع اس دليل اور إِس كي أمثال سے چھنتيجہ نہ نگلےگا۔ ثانیا: اکثر روایات ( کہ کبریٰ کے اِثبات میں ذکر کیں ) خود تحقیق متدِل ك مخالف؛ كه صرف ترك حضرت رسالت عليه الصلاة والتحية يركرا جت كالحكم دياب، إس تقدير يرمعمولات صحابہ وتابعين بھي مکر وہ ٹھہريں گے۔ ثالثاً: بعض دواعی مقتضیات کہ اس زمانے میں موجود،قرونِ ثلاثہ میں نہ تھے، جن کی تفصیل بیسویں دلیل میں مذکور، اور اکثر اُمور جن کا ذکر مقدمہ میں ہے، اُس وقت ترک کے باعث ہوئے ، بااینہمہ دعویٰ وجو دِمقتضیات دعدم جملہ موانع ک صحیح ہے؟! رابعاً: اكثر مسائل جن كى كرامت كتب فقد سے اس جكم فقل كى ، بعض مجتہدین اُنہیں جائز، یا مباح کہتے ہیں،تومستدِل کےطور پرسنت سے کمحق ہیں، گو بیہ فقهامكروه کہیں۔ خامساً بحملِ مولِد کو جج ونماز کے مسائل پر قیاس کرنا صحح نہیں، اُن کے ہیآت دواقعات تو قیفی ہیں، اُن کاحکم عام مطلق نامخصوص ونامحد ددوارد نہ ہوا، تتی کہ بعض کے نز دیک اُن کے متعلقات بالکل ساع پر موقوف ہیں، نہ قیاس کو اُن میں دخل، نه کسی طرح تغییر خواه کمی زیادتی جائز، اگر فقنها اس بنا پر بوجه عد م نقل وعد م ما ثوريت مكروه كہيں تو ايسے امركى كراہت جوعموم وإطلاق شرع كے تحت ميں داخل، (۱) حاشیہ ہذا برصفحہ ۲۷ الکلیکیم احمد رضا اپنے نسخے کے مطابق جس صفحہ کا ذکر فرمار ہے ہیں اس تک جارى رسائى ممكن نه ہو كالچ

277

اورالی چز کے افراد سے ہے جس شرع نے عموم واِطلاق پر چھوڑا، اور محدود بحدود میآ سے مخصوصہ نہ کیا، اور وہ ہر طرح مقصو دِشارع کے موافق، اور رونق اسلام وتر قئی محبت وطاعت سیدالا نام علیہ الصلا ۃ والسلام کا باعث ہے، خصوصاً جبکہ طریقہ تصحیت لبحض عوام زمانہ اُس میں مخصر، اور اس زمانے میں اُس کی ضرورت روشن وظاہر ہو، مجر دعد مِنقل قرونِ ثلاثہ ہے کب ثابت کر سکتے ہیں؟! ع مجر دعد مِنقل قرونِ ثلاثہ ہے کب ثابت کر سکتے ہیں؟! ع مجر دعد مِنقل قرونِ ثلاثہ ہے کب ثابت کر سکتے ہیں؟! ع محبت دانہ ہی محمد و تیں نقاوت رہ از کباست تا کمجا محبت زمانہ ہی حکم دیتے ہیں، و اُمّا العوام فلا یمنعون من تکبیر و تنفّل اُصلاً؛ لقلّة رغبتھم فی الخیرات، کما فی "الدرّ المختار" <sup>(1)</sup> معزیاً ہالی "البحر الرائق" <sup>(1)</sup>

سادساً: مانحن فيه مين تقل موجود، اورعد م تقل مفقود، علما سلَفاً وخلفاً عمومات واطلاقاتِ کتاب وسنت سے افراد وخصوصیات پر استدلال کرتے ہیں، اور ایسے اُمور میں تنصیصِ مجتهدین ضروری نہیں سمجھتے، نہ اسے خاص باہلِ اجتهاد جانتے ہیں، بلکہ إطلاق دعمومِ منصوصاتِ مجتهدین سے بھی استناد جاری، اور مقصودِ دینی سے مطابقت، اور حصولِ مطالبِ شرعیہ میں مداخلت بھی دلیلِ ندب واِباحت ہے، کہا مرّ۔ بالجملہ بید دلیل متعلم قنو جی کی محض غلط اور سراسر نافتہی پر منی ہے، اور اس تقریر

(۱) "الدر المختار"، كتاب الصّلاة، باب العيدين، ۱ / ۱۱٤ ملتقطاً\_
 (۲) "البحر الرائق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ۲ /۲۸۰\_

164

ے خلاہ کہ تر دیدرئیں المانعین کی بھی اس سند کے بیان میں کہ:'' بیڈ ک فعلِ اصحابِ رَبار واہلِ بیتِ اطہار سے باوجود غلبہ محبت وثورانِ تعقّق منقول نہ ہوا، آیا ماہِ رہیج الاوّل أس زمانے ميں نہ تھا؟! يا ذكرِ ولادت ومَحامد نبوتيہ بخصيصٍ ماہ ويوم بہيت کذائیہ دین سے شارنہ کرتے؟! بااس کے ثواب واجر سے ناواقف تھے؟!''۔ اوّل وثالث باطل، تو ثاني متعتين ، وفيه المطلوب\_ اوراسي طرح تقرير دلیل چہاردہم نوابی ، کہ بعینہ اسی دلیل کو دوسری طرح رنگ کر نمائش کے لیے دلیل مستقل قرار دیا ہے، جس کی عبارت بیہ ہے:'' این فعل درصد رِاوّل واقع نہ شد ودر عدم وقوع چنداختال ست، بااحتیاج بآن نبود، بامانع یافته شد، باعلم برآن حاصل نشد، یا درا متثالِ آن نقاعد دمسامحت رفت ، یا مکرو ه و نامشر وع دانستند'' نری کلیح وخن سازی ہے، علاوہ ہریں شخصیص والتزام ماہ رہیج الاوّل کا اِلزام محض غلط، اور بیدتقر سریتمام محدَ ثاتِ قرنِ تابعين، واستنباطاتِ مجتهدين، ومستحسنات محققتين، ومنتندينِ مانعين سے منقوض ہوتی ہے۔ خیر کچھ نہ دیکھیں، جناب مجدّ دصاحب کی طرف سے توجواب دیں کہ ذکرِ خلفائ راشدین بمنزلهٔ شعائرِ دین تظہرا کر التزام کی تا کید وترک پر اعتراضِ(۱)

(۱) جلد دوم، مکتوب پانزدہم: شنیدہ شد کہ خطیبِ آن مقام درخطبہ ٔ عید قربان ذکرِ خلفائے راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم ترک کردہ واسا می مترّ کہ ً ایشان نخو اندہ وبسہوخود اعتذار نا کردہ بہ تمرّد پیش آمدہ و گفتہ کہ چہ شدا گراسا می خلفائے راشدین مذکور نشدہ ، و نیز شنیدہ کہ اہالی آن مقام درین باب بشد ت وغِلظت بآن خطیبِ بے انصاف پیش نیا مدند ع وائے نہ یکبار کہ صد باروائے ذکرِ خلفائے راشدین رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین اگر چہ از شرائطِ خطبہ نیست کیکن از شعائرِ اہلِ سنّت = شد يدفر ماتے ہيں، آيا خطبہ اُس زمانے ميں نہ تھا؟! يا وہ اُس فعل کی خوبی اورترک کی برائی سے ناواقف تھے؟! يا اُسے بلاا ذنِ شارع تشريع من عند اُنفسه مسمجھ کر مکر وہ جانتے ؟! شِقَينِ اوّلَين باطل، تو ثالث متعين، ورنہ ممکن نہ تھا کہ باوجو دعلم، وحرصِ عمل، وسنِ عقيدت، وکمالِ محبتِ خلفائے راشدين بيغل زمانة صحابہ ميں جاری نہ ہوجا تا!۔

اور جواعمال واذ كار'' قولٍ جميلٍ'' شاه ولى الله صاحب، وُ'صراطٍ ستقيمٍ''

= است ترک نه کند آ نرا بعمد دتمرّ دمگر کسیکه دلش مریض وباطنش خبیث ست، اگر فرض کنیم که بتعصّب وعنادترك ككرده بإشدوعيدٍ ((مَن تشبّه بقوم فهو منهم)) ["سنن أبي داود"، كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة، ر: ٤٠٣١، صـ٥٦٩] راچه جواب خوامِدگفت واز مظانِ تهم كه ((اتَّقوا مواضع التهم)) ["كشف الخفاء"، حرف الهمزة مع التاء المثناة، ر: ٨٨، ۸ /۸۵] چگونه خلاص خوامدگشت، دورنیست که آن بخفیقت که بشمیر منسوب است این خبث را از مبتدعان کشمیراخذ کردہ باشد، این قسم گلِ بداز ابتدائے اسلام تا این وقت معلوم نیست، کہ در مندوستان شگفته باشد، نز دیک است که از مین معامله تمام شهر <sup>مت</sup>بم گرد و بلکه اعتماد از مندوستان مرتفع شود،سلطانِ وقت از اہلِ سنت وخفی ست ، درز مانِ اوا ین چنین بدعت نہایت جراًت است بلکہ فی الحقيقت منازعه بإسلطان وخروج است از إطاعت أولي الامرعجب كهمخاديم آن مقام درين واقعه مُسابِله فرمايند، قال الله تعالى: ﴿كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُّنْكَرٍ فَعَلُوْهُ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [ب، المائدة: ٧٩]، درين طور واقعات تغافل درزيدن مبتدعان را دلير ساختن است ورخنه در دين كردن ارهماخصا ["مكتوبات"، المحلّد الثاني، حصّه ششم، دفتر دوم، مکتوب پانزدھم، صہ ٤ – ٤ ۲]۔ ذرا اس مکتوب کے تیور دیکھیے! اور اپنی''بدعت بدعت' ''ضلالت ضلالت''اجتمام التزام کے *نصیبوں کورویئے*!۔ حضرت عالم اہلسنّت دامت برکاتہم۔

10+

| اساعیل دہلوی میں مذکور،اگردین میں مفید ہوتے،اور بوجہِ عدمِ اذنِ شرع کے مکردہ          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| نہ تھہرتے، تو ترک اُن کا صحابہ کرام وتابعین اَعلام سے واقع نہ ہوتا، فسا ھو            |
| جوابكم، فهو جوابنا _                                                                  |
| <b>آتھواں مغالطہ<sup>(1)</sup>: جسے م</b> تکلم قنوجی نے اس عبارت سے لکھا:'' ذکرِ رسول |
| الله (۲) از قبيل عبادت ست، وغالب در ميئت ِعبادات تو قيف ست، وانچه دران                |
| اصل تو قیف ست بدُ ون بیانِ شارع مکروه بود، پس این عمل که عبادت از ذکرِ رسول           |
| اللَّد بإين ہيئت وتخصيصات مبتدعه است مکروہ باشد، بحسبِ اين ہيآت وتخصيصات''۔           |
| اقول بتوفيق اللَّد تعالى وتوقيفه: اوَّلاً: كليتِ كبرى مفقود، تو شكلِ مستدِل           |
| عقیم ہے۔                                                                              |
| ثانیاً: دعویٰ غلبہُ تو قیف بھی مردود، بیرامر ہیجتِ لعض عبادات سے جواز                 |
| جانب شرع محدود ومتعين ٻي ،مخصوص ذکر، وشکر، وفکر، ودرود، واحسان، وحسنِ خلق،            |
| وتصدّق، ورفق، ونصيحت، وخشوع، وخضوع، وإعانتِ مسلمين، وصلابت في الدين                   |
| وغير ہا کے لیے شرع میں کوئی خاص ہيئت ووقت وطریق مقرر نہیں، بلکہ اصل اُنہیں            |
| رعایت اصل مقصود ہے۔                                                                   |
| ولہذا اکثر ائمہ ٗ دین وعلائے راتخین ماورائے عباداتِ محدودہ متعینہ مِن                 |
| جهة الشرع ميں جس بيئت وطريق كو مقصود شرع سے مطابق پاتے بيں، بلا لحاظ                  |
|                                                                                       |

(۱) یہ 'غلیۃ الکلام'' کی دلیلِ سوم ہے۔ (۲) اقول بصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

101

| بیانِ شارع، بلکہ بعد علم عدم بیان بھی پسند فرماتے ہیں،اورمىتندينِ مانعين بھی ایسے |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| أموركوصفائة قلب وحصولٍ بركات ووصولٍ قرب كا وسيله، اورسلوك ميں مفيد سمجھ كر        |
| اُن کی ترکیبیں لکھتے ہیں،اور باوجودعدمِ وروداُن ترا کیب وہیآت کو ( کہ متدِل       |
| کے طور پرمحدَ ثات و بدعات ہیں ) مریدوں اورمتوسلوں کو تعلیم کرتے ہیں۔              |
| اذكار دأشغال وطرق إعمال طريقة نقشبند بيخصوصأمجد دييركي نسبت مانعتين               |
| ے۔ سے سوال ہے، بدُ ونِ بیانِ شارع کس طرح جا مَز کھُہرے؟! اور جو اُنہیں بھی بدعت   |
| وضلالت اور بو جهِ عدمٍ بيانِ شارع مكروه ومعصيت قرار دي، اور'' قولِ جميل''         |
| و "ظفر جلیل" سے دست بردار ہوجا ئیں، تو کیا مولائے طا کفہ بانی ملت حا کفہ کی       |
| ''صراطِستقیم'' کوبھی راہِ بدعت وطریقِ ضلالت کھہرادیں گے؟!                         |
| ث <b>الثاً</b> : بعد تشلیم اس مقدمہ کے کہ:''غالب تو قیف ہے'' کلام اُس عبادت       |
| میں ہے جس کی خوبی تو شرع سے ثابت ہوئی ،اوراُ س کے لیے کوئی ہیچتِ خاصہ مقرر        |
| فرما كرأس ميس محدود ومنحصر بنه كردى، وللبذاصحابة كرام وائمة عظام ومشايخ وعلائ     |
| دین ایسی عبادت کوجس طرح اورجس ہیئت کے ساتھ جاہتے بلالحاظ خصوصِ موارد بجا          |
| لاتے،اور دوسرےاُن کےافعال کو پسند کرتے،مکروہ دممنوع نہ کھہراتے۔                   |
| رابعاً: توقیف کےغلبہ وکثرت سے اُس کی اُصالت بایں معنٰی لا زمٰہیں آتی              |
| که جب تک ہیئت وخصوصیت ہرعبادت کی شرع میں بتصریح ثابت نہ ہو، وہ عبادت              |
| جس ہیئت سے کی جائے مکروہ وصلالت تھہرے؛ کہ اس تقدید پر کل عمومات                   |
| وإطلاقات، بلکهکل احکام شرعیه (که طلبِ عبادت میں وارد ہیں) مجمل اور تقمیل اُن کی   |
| ہیانِ شرع پر موقوف رہے گی، پھراُن کی کسی ہیئت وخصوصیت کا پتا شرع سے مل گیا، تو    |

حمل مطلق کا اُس مقیّد پر واجب، اور حکم إطلاق کا باطل وذا جب، ورنه وہ مجملات متتابہات اور حسِ شرعی اُن کا بے کار، بلکہ اُن کی طلب طلب محال کے قبیل سے تھ ہرے گی، اور سکوت بیان سے عندالحاجت لازم آئے گا، الی غیر ذلك من المفاسد۔ اور یہاں سے ظاہر کہ اسماعیلیہ جو بلفظ زیادہ علی الدین او المانور او المسنون ولزومِ نُنْخ معترض ہوتے ہیں، زیادت <sup>(1)</sup> ونُرِخ شرعی کے معنیٰ نہیں سمجھتے،

(1) اوّلاً: كى امرِ منتقل كا زائد كرنا اصلاً زيادت مجوث عنها سے علاقة نبيس رضا، "مسلم" وُ "فُواتى" بي مي: زيادة عبادة مستقلة ليست نسخاً للمزيد عليه، وإن كانت من منسه؛ فإنه لا يرفع شيئاً من المزيد عليه، وهو ضروري أولى". ["فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت"، الأصل الأوّل: الكتاب، باب النسخ، صـ ٣٨٦] "تلوتى" بي مرح مسلم النزاع في غير المستقل. ["التلويح"، الركن الثاني في السنّة، باب البيان، فصل في بيان التبديل وهو النسخ، مسألة لا ينسخ المتواتر بالآحاد، ٢/٥٨] تومجلس مبارك وغيره امورِ متازع في بي كمستقل اعمال بي ، كولى عبادت المتواتر بالآحاد، ٢/٥٨] تومجل زيادت لازم آ كَ إولكنّ الوهابيّة قوم يحهلون\_

ثانيًا: لبطور استخباب، بلكه وجوب بحمى زيادت بركز ننخ وزيادت مجوث عنها نبيس، وه صرف أس حالت ميں ہے كه كوتى فرض ليحنى ركن يا شرط بڑھا ئيں كه بے أس كے اصل كو بے كار يتا ئيں، 'دتنقيح'' ميں ہے : الزيادة على النصّ إمّا بزيادة حزء كركعة على ركعتين، أو شرط كالأيمان في الكفّارة اه ملحّصاً ["التنقيح''، ، الركن الثاني في السنّة، باب البيان، فصل في بيان التبديل وهو النسخ، مسألة لا ينسخ المتواتر بالآحاد، ٢٥/٢] ''تكوتَ'' ميں ہے: الزيادة بطريق الوجوب لا يرفع أجزاء الأصل، فلا يكون نسخاً، فلا يمتنع بخلاف الزيادة بطريق الفرضية بمعنى عدم الصحّة بدونها، فإنّها = ror"

= ترفع حكم الكتاب. ["التلويح"، الركن الثاني في السنّة، باب البيان، فصل في بيان التبديل وهو النسخ، مسألة لا ينسخ المتواتر بالآحاد، ٩١/٢ بتصرّف] "فَنْخ القدريُ على ب: الزيادة إنّما يلزم على تقدير الافتراض دون الوجوب. ["فتح القدير"، كتاب الطهارات، ٢١/١ ملحّصاً] تومجلس مبارك وغيره كاصرف متحسن مانا كيوتكر شخ ، وقالاً ا اس جبالت كى كوئى حدب؟ العلى حضرت تاج المحققتين قدّ سرّ ه في ان دونوں جوابوں كى طرف ان دونوں لفظوں على اشاره فر مايا كه: "مجرّ داستخسان امور مستقلّه"، فللله درّه قدّ سرّه وأتم نوره آمين إ-

ثلاثاً: زيادت كدننخ موتى ب، أس كى وجد بيك مطلق شرعى ابي إطلاق برنبيس ربتا، بعض صور مين محصور مواجاتا ب، " مسلم الثبوت " ميں ب: إمما زيادة حزء أو شرط هل هو نسخ ؟ فالحنفية نعم! والشافعية والحنابلة لا! لنا أنَّ المطلق دلَّ على الأحزاء مطلقاً؛ لأنَّه كالعام بدلًا، والتقييد ينافيه، فيرفع حكماً شرعياً. [ "مسلّم الثبوت "، الأصل الأوَّل: الكتاب، باب النسخ، صـ ٣ ٢٨] اب خدارا انصاف! ذكر وشكر تعظيم خدا ورسول جن كا حكام مطلق وارد موج، أنبيس صرف صور وارده مين محصور ومقصورا ور ماورا كو مظور ومجود تشهرا كر تم بنى كتاب الذكون كي دينة مواد عالمان كتاب الله بن الزام ركفته موا.

رابعاً: اگر بیزیادت ہوتو جس قدرا ممالِ صالحہا حادیثِ صححہ سے ثابت ہیں سب باطل،اور(معاذ اللہ) کتاب اللہ کے مُطِل ہوں جب تک حدیثِ متواتر یامشہورنہ ہو؛ کہ حنفیہتو تحبرِ واحد سے بھی زیادت کو ننخ ماننے ہیں،''مسلّم'' میں ہے:ولھذا امتنع الزیادة عندنا بخبر الواحد علی القاطع کالکتاب. [''مسلّم الثبوت''، الأصل الأوّل :الکتاب، باب النسخ، صـ ۳۸۳ ]۔

خامساً: یہیں سے ظاہر ہوا کہ تعریفِ بدعت میں جوکوششیں کبرائے طا کفہ خصوصاً متکلم قنوجی نے کیں،اور جو باتیں نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے قولاً یا فعلاً وَ لَو آ حاداً، بلکہ صحابہ، بلکہ = = تابعين، بلكه قياسات مجتهدين سے ثابت ہوں، سب مقبول وداخلِ سنت مانيں، محض باطل ولاطائل تحين، زيادت فی الدين نہ حد يثِ آحاد سے ممکن، نہ صحابی يا تابعی کے قول، نہ کسی مجتهد کے قياس سے، تو بظاہر مجلسِ مبارک پر اعتراض کيا؟ اور حقيقةُ سوا معدود احکامِ قطعيه کے تمام شريعتِ مطہرہ کا دروازہ بند کرديا ﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِيْنَ طَلَمُوْآ أَتَيَ مُنْقَلَبٍ يَّنْقَلِبُوْنَ﴾ [ب١٩، الشعراء: ٢٢٧]-

سادساً: لبیک وتشهّد واستلام ارکانِ کعبه میں زیادات که امیر المؤمنین فاروقِ اعظم، وعبداللہ بن مسعود، وعبداللہ بن عمر، وامام حسن، وامام حسین، وامیر معاویہ، وعبداللہ بن زبیر، وجابر بن عبداللہ، وانس بن مالک وغیر ہم اجلہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے ثابت ہیں، ان کا کیا جواب ہوگا؟ تمہاری صلالت پر بی<sup>حض</sup>رات بھی (معاذ اللہ) ناسخانِ شریعت واصحابِ صلالت قرار پاکیں گے!

لبيك وتشبّد ئي زيادت كى حديثي عنقريب آتى بي، اور 'تصحيح بخارى شريف ' مي - عن عمرو بن دينار عن أبي الشعثاء أنّه قال: ومن يتقي شيئاً من البيت وكان معاوية رضي الله تعالى عنه ـ يستلم الأركان الأربعة، فقال له ابن عبّاس رضي الله تعالى عنهما: إنّه [للحموي والمستملّي كما في نسخة: "لا يستلم" بفتح المثناة "هذين الركنين" بالنصب على المفعولية، والضمير في "أنّه" عائد على النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم، وكذا فاعل "لا يستلم" ضمير يعود عليه صلّى الله تعالى عليه وسلّم اهـ "إرشاد الساري" ["إرشاد الساري شرح صحيح البخاري"، كتاب الحجّ، باب مَن لم يستلم إلّا الركنين اليمانين، ر: ١٦٠٨ ، عالاماي، وروى الترمذي ["جامع الترمذي"، كتاب الحجّ، باب ما جاء في استلام الحجر...إلخ، ر: ١٨٥٨ صحر ٢١٦ والحاكم من طريق عبدالله بن عثمان بن خثيم عن أبي الطفيل، قال: كنتُ مع ابن عبّاس ومعاوية رضي الله تعالى عنهم، فكان معاوية لا يمرّ بركن إلّا =

= استمله، فقال ابن عبّاس: إنّ رسول الله ـصلّى الله تعالى عليه وسلّم ـ لا يستلم إلّا الحجر واليماني، فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجوراً ـ منه دام ظلّهم العالي] صلّى الله تعالى عليه وسلّم لا يستلم هذَين الركنَين، فقال: ليس شيء من البيت مهجوراً، وكان ابن الزبير ـرضى الله تعالى عنهما يستلمهنّ كلّهنّ حدّثنا أبو الوليد، ثنا ليث عن ابن شهاب عن سالم بن عبدالله عن أبيه ـرضي الله تعالى عنهما قال: لم أر النّبي ش يستلم من البيت إلّا الركنَين اليمانين ["صحيح البحاري"، قال: لم أر النّبي قال يستلم من البيت إلّا الركنين، فقال: من من البيت مهجوراً، وكان ابن الزبير ـرضى الله تعالى عنهما يستلمهنّ كلّهنّ حدّثنا أبو الوليد، ثنا ليث عن ابن شهاب عن سالم بن عبدالله عن أبيه ـرضي الله تعالى عنهما من الوليد، ثنا ليث عن ابن شهاب عن سالم بن عبدالله عن أبيه ـرضي الله تعالى عنهما من المانين اليمانيّين ["صحيح البحاري"، كتاب الحجّ، باب من لم يستلم إلّا الركنين اليمانين، ر: ١٦٠٨، ١٦٠٩، ٢٠١

د يكھو! حضورا قدس صلى اللد تعالىٰ عليه وسلم كعبه معظمه بے صرف دوركن جنوبى كومس فرماتے، امير معاويد رضى اللد تعالىٰ عنه نے چاروں ركن كومس كيا، جب عبد الله بن عباس رضى الله تعالىٰ عنهما نے فرمايا: نبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ان دوركنِ شمالى كومس نه فرماتے تھے، جواب فرمايا: كعبه كاكوئى حصه چھوڑ دينے كانبيس، عبد الله بن عباس رضى الله تعالىٰ عنهما نے سكوت فرمايا، اسى طرح عبد الله بن زبير چاروں رُكن كومس فرماتے، يہى گفتگو انہيں بھى عبد الله بن عباس سے پيش آئى رضى الله تعالىٰ عنهم اجتعين، رواہ الشافعي في "مسندہ" عن محمد بن كعب ["مسند الشافعي"، كتاب المناسك، ر: ٥٩٣، صد، ٢٤]۔

"عمرة القارى شرع تحج التحارى " ش ب: يستفاد من هذا الحديث مذهبان: الأول: مَن يستلم الأركان كلّها وهو مذهب معاوية وعبدالله بن الزبير وحابر بن زيد وعروة بن الزبير وسويد بن غفلة، وقال ابن المنذر: وهو مذهب حابر بن عبدالله والحسن والحسين وأنس بن مالك رضي الله تعالى عنهم ["عمدة القاري"، كتاب الحجّ، باب مَن لم يستلم إلّا الركنين اليمانين، تحت ر: ١٦٠٩، ٧/٥٨١، ١٨٦] =

104

ہیئت، ووقت، وحال، وکیفیت، وکمیت، وفرد دُون فرد کے ساتھ محدود ومقیّد نہیں کیا ہے، اُنہیں جس طرح ادا کریں گے (بشرطیکہ اُس خاص شکل کی ممانعت شرع میں نہ ہو) امتثالِ امر حاصل ہوگا، ایسی جگہ شرع کا اِطلاق ہی بتا رہا ہے کہ اُس نے اِجمالاً سب صورتوں کی اجازت دی ہے، اگر بعض میں حصر مقصود ہوتا، مطلق نہ چھوڑا جاتا تو جس طرح کیا جائے گاتو قیف ہی پڑمل ہوگا۔

اور جو بعض ميآت وخصوصيات وافراد وحالات كوبلا دليلِ شرع (صرف اس قياس سے كه شرع ميں تصريح اس بيئت كى نہيں ) مانع ہوتا ہے، وہى مسئلہ تو قيف كا خلاف اور تحريم ما أحل الله كرتا ہے، كيا تحريم من عند نفسہ خدا پر إفتر انہيں؟! يا ارشادِ ہرايت بنياد: ﴿ لَا تَقُوْلُوْا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هاذَا حَلَانٌ وَهَاذَا

**سابعاً**: عنقریب متعدد مسائل مذکور ہوں گے جن سے ثابت کہ: علما نے خوداذ کا *ی*نماز = میں نچیرمروی الفاظ کی زیادت روا رکھی، ولکنّ الوہابية قوم لا يعقلون، والله المستعان حضرت عالم ابلسنّت مدّخله العالى \_ على ما يصفون\_

حَرَامٌ لَّتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ﴾ () قرآن مجيد ميں پڑھانہيں ؟! اس تقرير پر قضید تو قیف کلیہ ہے؛ کہ ہر عبادت کی ہیئت شرع کے بتانے پر موقوف ہے، اپن رائے کو دخل دینا بے جاہے، جسے ایک خاص صورت پر محد ود دمقصور فر ما دیا وہ اُسی کے ساتھادا کی جائے،اور جسے باعتبار ہیئت کے مطلق چھوڑا،کسی خاص ہیئت سے محدود ادراُس میں منحصر نہ کیا اُسے مطلق رکھا جائے ، تجاوز پہلی صورت میں اور دعوی انحصار دوسرے مادہ میں مخالف حکم تو قیف ہے۔ یہاں سے شمس وأمس کی طرح خلاہر ہوگیا کہ مسئلہ تو قیف ان حضرات کو کچھ نفع نہیں بخشا، بلکہ ما نحن فیہ میں اُنہیں مصر، اور ہمیں مفید ہے، ذکرِ اقد *س* حضرت ِرسالت عليه افضل الصلاة والتخيّة كاحُسن شرع سے برسبيلِ إطلاق ثابت ،اور شارع نے اُسے کسی صورت کے ساتھ مقید اور اُس میں منحصر نہیں کیا، بلکہ مقصود اُس ي تعظيم وإجلال وادب واكرام ومحبت وعقيدت سيد أنام عليه الصلاة والسلام ب، جس پر مدارِ اسلام ہے، توجب تک شرع سے کسی خاص صورت کی نہی ثابت نہ ہوتھم مطلقاً<sup>(1)</sup>جواز واستخباب ہے۔

(۱) پ٤ ، النحل: ١٦٦۔ (۳) تذییل جلیل: الحمد للد اعلیٰ حضرت تاج المحققین قدّس سرّ ہ العزیز نے منگرین کے واہمہ ً توقیف کو اُس اعلیٰ توفیق سے ردفر مایا جس نے حق کوش واُمس سے روش تر کر دکھایا، فقیر غفر له المولی القدیر باستعانتِ روحِ منیر بعض فوائد عوائد اُورزائد کرے، فاقول وباللہ التوفیق: عبادات میں وہ اُمورجن کی طرف عقل کو اہتد انہیں، مثل تعیینِ اوقات، وعد دِرکعات، وتر تیپ افعال، ووَحدتِ رکوع، وتعد دِیجدات، وتحدیدِ نصاب، ومصرفِ زکوۃ، ووقت ومکانِ وقوف ومطاف، = = وعد دِاشواطِ سعى وطواف وغير بإ قطعاً توقيفى جين، يوجين وه اوضاع وهيآت كه شارع نے ايسے أمور ميں محدود ومعتين فرمائے، اور مجملات كتاب كے بيان واقع ہوئے، جن كى تعيين كى طرف أمثال: ((صلّوا كما رأيتموني أصلّي)) ["صحيح البلحاري"، كتاب الأذان، باب الأذان للمسافرين...إلخ، ر: ٦٣١، صه ١٠٤] نے اشاره فرمايا۔

اسی طرح وہ اذکار وافعال محضوصہ کہ اوقات خاصہ پر غایات و مقاصدِ معینہ کے لیے علی وجہ التعیین مقرر ہوئے ، اور ملکفین اُن کی طرف مطلقات وعمومات سے دعوت نہ کیے گئے ، جیسے تکبیرِ تحریمہ، وتحلیلِ نماز ، وتشہّد ، واذان ، واقامت وغیر ہا، یہی وہ اشیا ہیں جنہیں توقیفی کہا جاتا ہے، ان کے سوا باقی تمام اُمور جن میں نصا ودلالۂ شرعِ مطہر سے تحدید ، وهلر ، وتوقیف ، وجرثابت نہیں، اگر چہ وہ انہیں توقیفیات سے علاقہ رکھتے ہوں ، اُن میں بھی توقیف پر توقف نہیں، اگر چہ بوجہ تعلق توقیفی وقوف اُولیٰ ہو، ولہٰذا دعائے قعد مُاخیرہ صرف الفاظ واردہ پر مقصور نہیں، ہر خض جوچا ہے دعا کر سکتا ہے، بعداس کے کہ کلام ناس سے مشاہد نہ ہو۔

اسی طرح عید مین وغیر ہا کے خطبے خصوصاً نظم بر جعد کہ شرط صحت نماز ہے، ان میں بھی الفاظ مروبیہ پر اقتصار نہیں، بیصورت چہارم اعنی متعلقات، بلکہ بعض افراد صورت سوم بھی انظار مجتمد مین کے جولان گا ہ ہیں، بعض نے اُن میں کسی کو قسم اوّل سے خیال فرمایا، اور وقوف لازم تصمرایا، اور بعض نے قسم دوم سے سمجھا، اور رخصت کا تحکم بتایا، ورنہ نہ قسم اوّل میں اِرسال واطلاق معقول، نہ دوم میں، جہاں شرع نے اطلاق کو کا م فرمایا، تحدید وتقید مقبول، ہاں! کسی ورسول جلت جلالہ وصلی اللہ تعالم مزاحم ومراغم سنت پیدا کرنا کسی حال رَوانہیں۔ ذکر وشکر و تعظیم خدا ورسول جلت جلالہ وصلی اللہ تعالی علیہ وسلم بے شک اجل عبادات سے ہیں، مگر شرع مطہر نے ہر گر انہیں کسی وقت وہون خاص پر مقید وتصور نہ فرمادیا، بلکہ اُن کی طرف اِطلاقات و مومات سے بلا انہیں کسی وقت وہیت خاص پر مقید وتو سند یہ دوم ایں، بلکہ اُن کی طرف اِطلاقات و مومات سے بلا

= الوهابيّة قوم يفرّقون\_

اب میں خاص عبادات ہو قیفیہ کے متعلقات سے چند مسائل شار کروں کہ علمانے وِفَا قَا، یا اُسی مجالِ اُنظار کے طور پرخوداُن میں کہاں تک وسعتیں دیں،اورخود متعلقات ہو قیفیات کو توقیفی نہ مانا، جس سے بحد اللہ تعالیٰ ان حضرات کے ادّعائے توقیف کا بھی بھرم کھلے،اور ہر جگہ مجرّ د عدم ورود پر''بدعت بدعت''، ''صلالت صلالت'' بَرّا اُلْصْنے کا بھی دربا جائے، وباللہ التوفیق۔

مسئلہ أولى: يہىمسئلہ تلبيہ جس كا ذكرمتن ميں ارشادہوا،' دصحيحين' ميں ہے:عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تلبیہ روایت کرتے اور فرماتے : ہذہ تلبية رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم، بي لبيك رسول التُصلي التُدتعالي عليه وسلّم كي بٍ، لا يزيد على هؤلاء الكلمات. ["صحيح بخاري"، كتاب اللباس، باب التلبيد، ر: ٩٩٥٥، صـ١٠٣٨، و"صحيح مسلم"، كتاب الحجّ، باب التلبية وصفتها ووقتها، ر: ۲۸۱۲ و ۲۸۱۲، صـ ۲۸۹ ]، حضوران کلمات پر کچھ زیادہ ندفر ماتے۔' بصحیح مسلم' میں ب: پھرابن عمر خوداس پر بہت کلمات بڑھاتے["صحيح مسلم"، كتاب الحج، باب التلبية وصفتها ووقتها، ر: ٢٨١١، صـ٤٨٩]\_أك["صحيح مسلم"، كتاب الحج، باب التلبية وصفتها ووقتها، ر:٢٨١٤، صـ ٤٨٩] مي ب: امير المؤمنين عمر فاروق اعظم رضي الله تعالى عنه نبي صلى الله تعالى عليه وسلم كا تلبيه كمهه كرأوركلمات اضافه كرتے۔''مسندِ اسحاق بن راہو یہ میں بے: عبداللد بن مسعود رضی اللد تعالی عنہ لبیک میں بد لفظ بڑھاتے: ابتیك عدد التراب. [انظر: "السنن الكبرى"، كتاب الحجّ، باب من فصل بين الصلاتين بتطوّع...إلخ، ١٢١/٥ بتصرّف]\_ مسئلهُ ثاميہ: ''سننِ ابی داود'' میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہے ہے

التحات کے الفاظ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں،اور فرماتے ہیں:زدت فیکا =

= "وبركاته" ["سنن أبي داود"، كتاب الصِّلاة، باب التشهِّد، ر: ٩٧١، صـ ١٤٧، ١٤٨]، اس میں "وبر کاته" کا لفظ میں نے بڑھا دیا ہے۔جب "اشھد اُن لا إله إلّا اللّٰه" پر يَبْتِج فرماتے:زدت فيها "وحدہ لا شريك له" ["سنن أبي داود"، كتاب الصّلاة، باب التشهّد، ر: ٩٧١، صـ ١٤٨] يهال "وحده لا شريك له" مي في زائدكيا ب- بيابن عمروہ ہیں جن کا انتاع سنت میں شغف ِ تام شہرۂ عام ہے، یہاں تک کہ اگر سفر میں حضور پُرنور سیّد عالم صلى اللد نعالى عليه وسلم نے سى منزل ميں نز ول فر مايا، انہيں اُتر نا ضرور، اگر چەضرورت نه ہو، ختی کہ جہاں اُتر کرحضوراقد س صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پیشاب فر مایا، اُنہیں وہاں اس انداز پر ہیٹھ جانا اگر چہ جاجت نہ ہو،ان کی وہ روایات تو مٰئِر صاحبوں کوسوجھیں جن میں اُنہوں نے اِفاد ہُ مسّلہ واِ زالہ ُ دہم سنّیت کے لیے کچھارشادفر مایا، جیسے تر مذی کی حدیث کہا یک شخص نے چھینک پر الحمد لله والسّلام على رسول الله كما،فرمايا: شي مجى كمّا مون: الحمد لله والسّلام على رسول الله، گرچھینک پر نبی صلى اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیں نہ سکھایا، بلکہ ((الحمد لله على كلَّ حال)) ["جامع الترمذي"، أبواب الأدب، باب ما يقول العاطس...إلخ، ر: ۲۷۳۸، صه ۲۲ ] تعليم فرمايا، اور إنہيں کی بيرحديثيں نہ سوجھيں جن سے آنگھيں کھلتيں۔ مسَلَمَ ثالثه: "حليه شرح مديد" ["الحلبة"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، ٢/ق٨٨ بتصرّف] و``بحرالراكَقْ` ميں ٢: لو قيل: "بحمدك" بلا حرف العطف، كان حائزاً صواباً، كما روي عن أبي حنيفة رحمه الله تعالى؛ لأنَّه لا يخل بالمقصود ["البحر الرائق"، كتاب الصِّلاة، باب صفة الصلاة، فصل إذا أراد...إلخ، ٥٤٠/١ بتغيّر]، أكر "سبحانك اللهم وبحمدك" مي حرف عطف نه يرْح، جائز وقق ہے،جیسا کہ حضرت امام اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہوا؛ کہ اس سے مقصود میں کچھ خلل نہیں آتا۔=

241

مسئلة رابعه: علما في تصريح فرمائي كه: "سبحانك اللهم" ثنائة تماز على "و حلّ ثناؤك" مروى نه وا، ممركم تجاوح من نبيل؛ كم آخر ثناب، وه محمانا تقا، بيربر ها ناب ". منيه "على ب: إن زاد "حلّ ثناؤك" لا يمنع، وإن سكت لا يؤمر به ["منية المصلّي"، كتاب الصّلاة، فصل في صفة الصّلاة، صـ٧٦] "حليه" على ب: كذا ذكره الحلوائي عن مشايخنا، فلا حرم أنّ في "الكافي": ولم يذكر "و حلّ ثناؤك"؛ لأنّه لم ينقل في المشاهير، قالوا: ولو سكت عنه لم يؤمر به، ولو قال: لم يمنع منه ["الكافي"، كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة، ١/ق ٢٥] انتهى قلول: كونه لا يؤمر به ظاهر؛ لأنّه لم يذكر في خصوص هذا ولماناء في الصّلاة، ومن وقف عند المروي في مثله لا يؤمر بالزيادة عليه بما لم يرد فيه، وأمّا كونه لا يمنع؛ فلأنّه ثناء حسن على الله تعالى، ليس في ذكره ما يخل في الصّلاة اه مختصراً ["الحلبة"، كتاب الصّلاة، باب صفة المّالاة، ٢/ق.

مسئلة ظامسة: فرض كي تيجيلى ركعتول مين سورت طانا سنت سے ثابت نبيس ، علما فرمات بين: طالح كا تو حرج نبين \_ '' ور مختار'' مين ہے: اكتفى المفترض فيما بعد الأوليين بالفاتحة؛ فإنّها سنّة على الظاهر، ولو زاد لا بأس به ["الدرّ المختار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، ٣٦٩/٣] '' روّ المختار'' مين ہے: أي: لو ضمّ إليها سورة لا بأس به؛ لأنّ القراءة في الأخريَين مشروعة من غير تقدير، والاقتصار على الفاتحة مسنون، لا واجب، فكان الضمّ خلاف الأولى، وذلك لا ينافي المشروعيّة والإباحة...إلخ التشهّد، ٣٦٩/٣، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، مطلب: مهمّ في عقد الأصابع عند التشهّد، ٣٦٩/٣، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، مطلب: مهمّ في عقد الأصابع عند

مسئلة سادسة: اما م ابو يوسف فے سيدنا امام اعظم رضى اللد تعالى عنه سے عرض كى: كيا فرضوں ميں ركوع سے سرأتھا كر "اللہم اغفرلي" كہے؟ حضرت امام الاتمہ نے اس پرا تنابھى نه فرمايا كہ نه كہ ( معاذ اللہ ) وہابى صاحبوں كى طرح ميہ ہولنا ك دعوے كہ بدعت ہے، = = صلالت ب، حرمت ب، ممانعت ب، ایمان " تقویة الایمان " پراصل ایمان میں کھنڈت ب، بلکہ صرف ای قدر فرمایا کہ: " ربّنا لك الحمد " کے، اور خاموش رب، جس سے خلام ہوگیا کہ یہاں ذکر مسنون اس قدر ب، ائمہ فرماتے ہیں کہ بیامام کا کُسنِ ادب ہے کہ استغفار سے منع ندفر مایا ؛ کہ اُس سے منع کرنا فیسیج ہے۔

علا مہ شامی فرماتے ہیں: بلکہ اُس میں جواز کی طرف اشارہ ہے؛ کہ ناجائز ہوتا تو منع فرمات ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، مطلب في إطالة الركوع للحائي، ٣٤٩/٣]\_' جامع صغير على ب:قال أبو يوسف: سألت أبا حنيفة عن الرحل يرفع رأسه من الركوع في الفريضة، أيقول: "اللُّهم اغفرلي"؟ قال: يقول: "ربَّنا لك الحمد"، ويسكت [ "الجامع الصغير"، كتاب الصِّلاة، باب في تكبير الركوع والسحود، صـ٨٨] ـ ''حلبه'' مي ب:قال قاضي خان وغيره: أطرف أبو حنيفة في العبارة حيث لم يقل: لا؛ لأنَّ النهي عن الاستغفار قبيح، لكن بين ما يستحبَّ له أن يقول ["الحلبة"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، ٢/ق ١١١ بتغيّر]-''ردّالمحار " يس ب:قد أحسن في الجواب؛ إذ لم ينه عن الاستغفار\_ "نهر" ["النهر الفائق"، كتاب الصلاة، باب صفة الصلاة، ٢١٨/١] أقول: بل فيه إشارة إلى أنَّه غير مكروه؛ إذ لو كان مكروهاً لنهى عنه، كما ينهى عن القراء ة في الركوع والسجود، وعدم كونه مسنوناً لا ينافي الحواز كالتسمية بين الفاتحة والسورة...إلخ ["ردّ المحتار"، كتاب الصِّلاة، باب صفة الصِّلاة، مطلب في إطالة الركوع للحائي، ٣٤٩/٣ بتصرٌف]\_

مسئلة سابعه:''<sup>صحيح</sup>ين'' ["صحيح مسلم"، كتاب الصّلاة، باب الصّلاة على النّبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، ر:٩١١، صـ١٧٣، و"صحيح البخاري"، كتاب أحاديث الأنبياء، [باب ١٠]، ر: ٣٣٦٩، صـ٦٤٥]،وغيربما تجمله كتب رُفْلُوُلِمامع = =

الترمذي"، أبواب الوتر، باب ما جاء في صفة الصلاة على النبي يَظْلَى، ر: ٤٨٣، صـ١٢٨، و"سنن أبيداود"، كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي ﷺ بعد التشهّد، ر: ٩٧٦، صـ١٤٨، و"سنن النسائي"، كتاب السهو، باب كيف الصلاة على النبي يَنْكِيه، ر: ١٢٨٢، الحزء الثالث، صـ٤٧، و"سنن ابن ماحة"، كتاب إقامة الصلاة والسنَّة فيها، باب الصلاة على النبي تَن ، ر: ٩٠٣، صـ ٥ الله من بع: جب حضور - عرض كى كى يارسول الله احيف نصلى عليك يا رسول الله احضور ير درودس *طرح بصجين؟ ارشاد بوا*: ((قولوا: اللهم صلّى على محمّد)) <sup>(،</sup> يول كهو: اللهمّ صلّى على محمد ''۔ بیخاص سوال طریقہ پرتعلیم ہے، اور اصلاً کسی روایت میں سیدنا کا لفظ نہیں، باین ہمد علا تصريح فرماتے ميں كدنام ياك ك ساتھ سيد داد الطاق (الدلاك) ميں شيخ الد لاكل سے ہے: ایک ترکی قرأتِ' دلائل''میں نام اقدس کے ساتھ'' سیّدنا'' نہ کہتا، شیخ نے نصیحت کی اُس نے کہا: کتاب میں کہاں ہے؟ میں کتاب کے خلاف نہ کہوں گا، رات کوتر کی نے امیر المؤمنین عمر فاروقِ اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کوخواب میں دیکھا کہ اُس کے پیٹ پزخنجر رکھ دیا،اورفر ماتے ہیں : تو رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كوْ 'سيدنا'' نه ك كاحالا نكه حضور سيد العالمين بي صلى الله تعالى عليه وسلم ابتر کی تائب ہوا۔منہ دامت بر کاتہم این کا جا ہے کہ عین ادب اور افضل دستحب ہے۔ " در محتار" پحر " فتح الله المعين حواش الكنز" للعلامة السيداني السعو دالا ز ہرى ميں ہے: ندب السيادة؛ لأنَّ زيادة الأخبار بالواقع عين سلوك الأدب، فهو أفضل من تركه ["الدرّ المختار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، ٣٧٦/٣]- تشين كرام سادات ثلا نذابرا ہیم حلبی واحمد طحطا وی و**محد**شا می فرماتے ہیں : یو ہیں نام پاک ابرا ہیم علیہ الصلاۃ والتسلیم کے ساتھ''سيّدنا'' زيادہ کرے۔اوّلَين نےفرمايا:ظاہر الشرح طلبھا في نبيّنا وأبيه الخليل

لاشتراكهما فيها، ولا يخفى أنَّ هذه الزيادة مستحبَّة ["تحفة =

= الأخيار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، صـ٦٨ ملخصاً، و"حاشية الطحطاوي"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، ٢٢٦/١ ملتقطاً]، ثالث فَرْمايا: التحياتكاتم يبال جاري نيش فإنّ الصّلاة زائدة على التشهد، ليست منه، نعم، ينبغي على هذا عدم ذكرها في "أشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله"، وأنّه يأتي بها مع إبراهيم عليه الصّلاة والسّلام ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، مطلب في جواز الترحم على النّبي تَشَيْن ابتداء، ٣/٨/٣]-

علامداحمد بن محمد بن عطاء اللدتاج الدين استدراني في مقارم الفلاح " على ال زيادت كرّك كي تخت ممانعت كي اور فرمايا: جواس عبادت كا الترام ركحكا أس يرأس كا راز ظاہر بوگا۔ "مطالع المسرّ ات شرح دلاكل الخيرات " على ب: الصحيح جواز الإتيان بلفظ السيّد والمولى و نحوهما ممّا يقتضي التشريف و التوقير و التعظيم في الصّلاة على سيّدنا محمّد صلّى الله تعالى عليه و سلّم، و إيثار ذلك على تركه، و يقال في الصّلاة و غيرها إلاّ حيث تعبّد بلفظ ما روي فيقتصر على ما تعبّد به، أو في الرواية فيؤتى بها على و جهها، وقال البرزلي: و لا خلاف أنّ كلّ ما تقتضي التشريف و التوقير و التعظيم في حقّه ـعليه الصّلاة و السّلام ـ أنّه يقال بألفاظ مختلفة حتّى بلغها ابن العربي منة فاكثر، وقال صاحب "مفتاح الفلاح": و إيّاك أن تترك لفظ السيادة با مرّ يظهر لمَن لازم هذه العبادة ["مطالع المسرّات"، فصل في كيفية الصّلاة على السّي صلّى الله عليه و سلّم، صر يا المسرّات منه فصل في كيفية الصّلاة على التبي صلّى الله عليه و سلّم، صر يا المسرّات الفاط مختلفة حتّى بلغها ابن

مسئلة ثامنه: علما فرمات بيں: درودِنماز ميں "إنّك حميد محيد" ے پہلےلفظ "ربّنا" كى حديث ميں نهآ يا،ممرزيادہ كر نے تو حرج نہيں؛ كهآ خرذ كرِ خداوندودعا ہے۔''مديہ'' وُ نفدیہ '' ميں ہے: (لا يقول) بعد قوله: (في العالمين ربّنا إنّك حميد محيد)؛ لعدم ورودہ في الأحاديث (و لو قال:) ذلك (لا بأس به)، أي: لا يكرہ؛ إذ هو زيادة نداء لله =

= تعالى، ولا ضررَ له، ولا تغيير فيه للمعنى، وإن كان الأولى تركه لعدم الورود\_ ["غنية المتملّى"، صفة الصّلاة، صـ ٣٣٦]-مسئلهُ تاسعہ: امرِ روایت کس قدر محلِ شدت احتیاط ہے، اُس میں کسی ایسی چیز کی زيادت جس كااصل ميں پتانہيں اصلاً روانہيں ،مگر تعظيم خدا درسول وبند گانِ مقبول جلّ جلالۂ وصلى اللد تعالیٰ علیہ ولیہم وسلم وہ عظیم شے ہے کہ ائمہ ٗ دین نے تصریح فر مائی: نام اقد س حضرت عزّ ت عزّ جلالۂ کے ساتھ عزّ وجل، نام یاک حضور پُرنورصلوات اللّٰد تعالٰی وسلامہ علیہ کے ساتھ صلّٰی اللّٰہ تعالیٰ علیہ دسلم، اسائے طیبہ اہل ہیتِ کرام وصحابہ ٔ عظام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم کے ساتھ رضی اللہ تعالی عنهم وامثال ذلک ضرور پڑھے، اگر چہ روایت میں نہ ہو بفل کتب حدیث وغیرہ میں ضرور بر هادے،اگر چہاصل میں نہ ہو، نام پاک کے ساتھ پوراصلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم ککھ (نہ شیہوں، جاہلوں،محروموں، کسل مندوں کی طرح سیاعم باصلعم باصللم وغیرہ مہملات الّم غلّم ) اور فرماتے ہیں: جواس سے غافل رہا خیرِ عظیم وفضلِ جسیم سے محروم ہوا، والعیاذ باللہ تعالی ۔ امام اجل ابوزکریا نووی رحمہ اللہ تعالیٰ مقدمہ''شرح صح مسلم'' میں فرماتے ہیں: يستحبَّ لكاتب الحديث إذا مرَّ بذكر الله ـعزَّ وحلَّ ـ أن يكتب عزَّ وحلَّ، أو تعالى، أو سبحانه وتعالى، أو تبارك وتعالى، أو جلَّ ذكره، أو تبارك اسمه، أو جلَّت عظمته، أو ما أشبه ذلك، وكذلك يكتب عند ذكر النَّبي ـصلَّى الله تعالى عليه وسلَّم ـ صلَّى الله تعالى عليه وسلّم بكمالها، لا رامزاً إليهما، ولا مقتصراً على أحدهما، وكذلك يقول في الصحابي: رضي الله تعالى عنه، وإن كان صحابيًّا ابن صحابي قال: رضي

الله تعالى عنهما، وكذلك يترضّى ويترحّم على سائر العلماء والأخيار، ويكتب كلّ هذا وإن لم يكن مكتوباً في الأصل الذي ينقل منه، فإنّ هذا ليس روايته، وإنّما هو دعاء وينبغي للقارئ أن يقرأ كلّ ما ذكرناه وإن لم يكن مذكوراً في الأصل الذي =

امام نووی ''شرر صحیح مسلم'' میں زیرِ حدیث نذکور فرماتے بیں :اختار المارذي وغیرہ أنّ سبب الإنكار أنّ هذا ذكر ودعاء، فينبغى فيه الاقتصار على اللفظ الوارد بحروفه، وقد يتعلّق الحزاء بتلك الحروف، ولعلّه أوحي إليه ـصلّى الله تعالى عليه وسلّم ـ بهذه الكلمات، فيتعيّن أداؤها بحروفها، وهذا القول حسن ["شرح صحيح مسلم"، كتاب الذكر و الدعاء، باب الدعاء عند النوم، تحت ر: ٦٨٨٢، الحزء السابع العشر، صـ٣٣]\_

بااينهمه ائمه فرمات بين: جن ادعيهُ قضائ حاجت وغير با ميں سيدِ عالم صلى اللَّّد تعالٰی عليه وَسلم كونام پاک لے كرندا آئى ہو جيسے حديث صحح : ((يا محمّد! إنّي أتو جه بك إلى ربّي)) ["المستدرَك"، كتاب الدعاء والتكبير، ر: ١٩٣٠، ٢/٢٣٦]، يارسول الله! ميں حضور=

= ے وسیلے سے اپنے رب کی طرف توجہ کرتا ہوں۔وہاں چاہیے کہ نام پاک کی جگہ یا رسول اللہ ا، یا نہتی اللہ ! وغیرہ صفات کریمہ والقاب عظیمہ کے ساتھ حضور کوندا کرے ؟ کہ نام پاک لے کر پکارنا بحکم قرآنِ عظیم منع ہے [پ ۱۸ ، النور : ٦٣] ۔

امام ابنِ حجر فرماتے ہیں: بلکہ بیرتبدیل واجب ولازم ہے ["الحوہر المنظّم"،

الفصل السابع فيما ينبغي فعله في المسحد النبوي، صـ٥٣، ٤٥ بتصرّف ]-الهم تسطلاني ''موامب لدني' مين فرمات بين: قال الشيخ زين الدين المراغي وغيره: والأولى أن ينادي: يارسول الله! وإن كانت الرواية ((يا محمد!)) انتهى، وقد نبّهت على ذلك مع مزيد بيان في كتاب "لوامع الأنوار في الأدعيّة والأذكار" ["المواهب اللدنية"، المقصد العاشر، الفصل الثاني في زيارة قبره الشريف...إلخ،

علاً مدشباب ذَهَا بَمَ <sup>(دس</sup>يم الرياض شرع شفاك قاضى عياض <sup>3</sup> مِن زير حديث ابن أبي فديك مَن وقف عند قبر النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم، وقال هذه الآية: (إِنَّ اللَّه وَمَلْتِكْمَةُ) ... الآية [ب٢٢، الأحزاب: ٥٦]، ثمّ قال: صلّى الله عليك يامحمّدا سبعين مرّة ناداه ملك: صلّى الله عليك يا فلان!، ولم تسقط له حاجة <sup>(</sup> ور<sup>من</sup>ظُم<sup>3</sup> ن<sup>2</sup> فَنْ ما تي بِن</sub>: لا دليل فيه لحواز ندائه محلّى الله تعالى عليه وسلّم-باسمه، فقد صرّح أثمّتنا بحرمة ذلك؛ لما في النداء بالاسم من ترك التعظيم؟ إذ مثله يقع من بعضنا لبعض قال أثمّتنا: وإنّما ينادي بنحو يا نبى الله! يا رسول الله!، فقول الزين المراغي رحمه الله تعالى: الأولى لمَن عمل بالأثر أن يقول: يا رسول الله!، وهم بل الصواب أنّ ذلك واجب، لا أولى، انتهى اه باختصار [ "نسيم وسلّم، ٥/١٥] - = الرياض<sup>\*\*</sup>، القسم الثاني فيما يحب على الأنام من حقوقه صلّى الله تعالى عليه وسلّم، ٥/١٥] - =

= بات میہ ہے کہ میہ باتیں وہ سمجھتے ہیں جواللد درسول کی ثناء وتعظیم کی قدر جانتے ہیں، وہابیہ کہ اس دولت سے محروم ہیں ناچارمجبوبات ِشرع کواپنے مذہب ناپاک کی طرح بدعت مانتے ہیں۔

فائده: امام محقق على الاطلاق محمد بن البهمام في <sup>(وف</sup>ن من سبيه وتشتهد كفرق من كه اوّل پرزيادت جائز، دوم پرنا جائز ارشاد فرمايا: بمخلاف التشهد؛ لأنّه في حرمة الصّلاة، والصّلاة يتقيّد فيها بالوارد؛ لأنّها لم تحعل شرعاً كحالة عدمها، ولذا قلنا: يكره تكراره بعينه، حتّى إذا كان التشهّد الثاني قلنا: لا تكره الزيادة بالمأثور؛ [ أقول: احترز به عمّا يشبه كلام النّاس، وأراد ما لم يرد في هذه الخصوص، وإلّا لم تكن زيادة كما لا يخفى منه دام فيوضه الأنّه أطلق فيه من قِبل الشارع نظراً إلى فراغ أعمالها ["فتح القدير"، كتاب الحج، باب الإحرام، ٢/٣٤٣].

واقع ہیں، یہاں تک کہ تشہّدِ ثانی پرزیادت جائز،اگر چہ ابھی سلام نہ پھیرا؛ کہ اب اعمالِ نمازختم ہو گئے۔

وبإبيكى جبالت كمطلق ذكر وتعظيم خداورسول جلّ جلالة وصلى اللدتعالى عليه وسلم كومقيّم بتوقيف كي ويت بين، أور بز هكر سني ! علامه اكمل الدين با برتى ``عنا يرشرح بدائي ``محشو ندكور عمن فرماتي بين : الحواب عن التشهّد والأذان أنّ التشهّد في تعليمه زيادة التأكيد، قال ابن مسعود رضي الله تعالى عنه: كان رسول الله -صلّى الله تعالى عليه و سلّم -يعلّمنا التشهّد كما يعلّمنا السورة من القرآن، فالزيادة تخلّ به بخلاف التلبية ؟ لأنّها للثناء من غير تأكيد في تعليم نظمه، فلا تخلّ بها الزيادة، والأذان للإعلام، وقد صار معروفاً بهذه الكلمات، فلا يبقى إعلاماً بغيرها \_ وقد صار معروفاً بهذه الكلمات، فلا يبقى إعلاماً بغيرها \_

نواں مغالطہ جسے متلظم قنوجی اس عبارت سے لکھتے ہیں: ''چون علما از ابتدائے ایجادِ این عمل تاایندم مختلف اند در بدعت ومباح بودنش پس این عمل متر دّ د بین البدعة والمباح باشد، وعلما تصریح کردہ اند کہ چون امر متر دّ دشود در بدعت وسنت واجب الترک بود، پس چہ جائے آئکہ متر دّ دشود در بدعت ومباح وما ہووا جب الترک فادناہ مکروہ''۔

اقول: ایک بات بھی صحیح نہیں، نہ زمانۂ ایجا دمولِد میں کسی عالم سے انکار ثابت، بلکہ جس زمانے میں علماء ومشایخ نے اس فعل کو پسند کیا، اور اُس میں شریک ہوئے، فا کہانی وغیرہ مانعین پیدائھی نہ ہوئے تھے، اور بعدا تفاق کے انکار فا کہانی وغيره کا قابلِ اِلتفات نہیں،اور نہا یک دو خص کےخلاف سے اختلاف مخقق ہو، ور نہ کمتر کوئی مسئلہ اختلاف سے محفوظ رہے گا، اور ہزاروں افعال جن کے استحسان واِباحت پر مانعین بھی متفق ہیں متر دّ د فیہا واجب الترک تھہریں گے،اور بے شارا شیا ان امام اجل نے تو آپ کے ادّعائے اُصالتِ تو قیف کا جھگڑا ہی کاٹ دیا، وہ صراحة ارشاد فرماتے ہیں کہاذان وتشہّد پر زیادت جو ناروا ہوئی اس کی وجہ بیہ ہے کہ دلیلِ شرعی اُن کی تحدید پر قائم ہے، تشہّد نبی صلّی اللّہ تعالٰی علیہ وسلم نے صحابہ کو اُس اہتمام سے سکھایا جس طرح قر آنِ مجید کی سورت ، تو معلوم ہوا بعینہ پیظم منظور ہے، اورا ذان اِعلام نماز کے لیے اِنہیں الفاظ ے معروف ہوگئی، اگر لفظ بدلے جائیں کم وہیش ہوں، تو کوئی اُسے اذان نہ شمجھے گا، اور مقصودِ إعلام حاصل نه ہوگا۔ بیہ وجوہ ان میں باعثِ تحدید ہیں، تلبیہ میں اس قشم کی کوئی وجہ ثابت نہیں، اُس سے ثنائے الہی مقصود ہے، توجس طرح شنا حاصل ہوادا ہوجائے گی، اس سے صاف ثابت کہاذ کار دخو ہامیں اصل عدم تو قیف ہے، جب تک تو قیف پر دلیل نہ ہو ہر گز محد دد نہ رکھیں گے، حضرت عالم ابلسنّت مدّ خله العالى \_ اب اپنی دلیلِ ذلیل کی خبریں کہیے۔

12.

جوبا تفاقِ فريقين حلال ٻيں،مکروہ وحرام ہوجا ئيں گی ،ايک قولِ شاذمخالف <sup>(۱)</sup>جمہور،

(۱) ظلم قنوجى: مسلمانو ! اس سخت تعصب كود يكھو! اس اكبر متكلمين طالفه كواپنى كتاب ' لا تفهيم المسائل ' ميں صاف اعتراف ہے كہ جمہور علما استحسان مجلس مبارك كے قائل ہيں، صرف بعض كو خلاف ہے، اگر چہ بكمال حياد ارى وہاں اس زخم بہ ناشد نى پر يوں پٹى چڑھائى كە ' مارا نظر برقوت دليل بايند نه بركثرت اقوال ' ص ا ۔ جى آپ ايسے ہى تيرہو يں صدى كے مجتهد زاد ہے ہيں ! آپكوا تباع جمہور كيا ضرور ؟!

ظلم دوم: اس سے بڑھ کر حیف وستم دیکھیے ! مسئلہ استعانت باً ولیائے کرام میں جو عبارت حضرت شیخ محقق دہلوی میں ایک جگہ پیرلفظ واقع ہوگیا:''منگر شدہ اندانرا بسیارے از فقها'' اُس پرحفزت ای' 'تفہیم' میں کیا کیا اُچھلے ہیں کہ جماعتِ کثیر کا اتباع واجب ہے، لازم ہے، حدیثوں سے ثابت ہے کہ جوجمہور کا خلاف کرے گاجہنم میں جائے گا، اُس نے اسلام کی رس اینی گردن سے نکال دی ،ص ۲۱ و۲۲ '' پُر ظاہر کہ کثرت مرجح ست چہ انتباع عامہ فقہا واجب ستقال رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم: ((اتَّبعوا السواد الأعظم؛ فإنَّه مَن شدٍّ شدٍّ في النَّار)) ["مشكاة المصابيح"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنَّة، الفصل الثاني، ر: ١٧٤، ٩٧/١ بتغيَّر ]، وقال صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم: ((مَن فارق الحماعة شبراً، فقد خلع رقبة الإسلام من عنقه)) [ "مشكاة المصابيح"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنَّة، الفصل الثالث، ر: ۵۸۰، ۱/۱۰۰ ]، شخ عبدالحق درترجمهٔ مشلوة می نویسد اشارست بآ نکه معتبراتباعِ اکثر وجمهور ست، إس صاف واضح شد كما تباع كثير لازم، اهملخصاً "["أشعة اللمعات"، كتاب الإيمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنَّة، الفصل الثالث، ١٥٧/١ ]-حالانکه حضرت شیخ نے اس کتاب میں دوسری جگہ اعنی کتاب الجہا دمیں یوں فر مایا تھا: · · منكر شده اندآ نراب صفقها · [ "أشعّة اللمعات ، كتاب الجهاد، باب حكم الإسراء، =

وہ بھی مضطرب ومخدوش بمقابلہ جماعت وسوادِ اعظمِ اُمت پیش کرنا،اوراُ سے ذریعہُ تر دّد مُظہرانا، پھراُس کا نام اختلاف رکھنا شیوہ اہل بدعت واُہوا کا ہے، بلکہ جب انکار انعدامِ اصل پر پنی تھا، بعد ثبوتِ اصل کے سکان لم یکن ہو گیا،اختلاف کہاں؟!اور مقابلہ کیا؟!

= الفصل الأول، ٢٢ ٢٢ ٢] اور آخر كلام مين أن كا پتا بھى صاف بتاديا تھا كەدە منكر ين اس زمانے كے نو پيدا شدہ كھ ملا بين، نه كه (معاذ الله) سلف صالح كے ائمة بدى، حيث قال: " كلام درين مقام بحد اطناب وتطويل كشيد برزعم منكران كه در قرب اين زمان فرقه پيدا شده اند كه منكر اند استمد اد واستعانت را از اوليائے خدا...الخ" [" اشعقة اللمعات"، كتاب منكر ومتعصب ونامعتقد اوليا بتايا، يہاں جو مجلس مبارك كى بارى آئى اب نه اتباع جمهور واكثر كا وجوب ياد رہا: نه جنم ميں جانے كا نديشة آيا! نه اسلام كى رى گردن ت زكال د ين كا كي محمد كا يا! شرم اشرم!

ظلم سوم: وہاں حیا کا پارا گرئ تعصب سے اوّل نمبر پر ہے، ص ۲۶ پر '' قولِ معتمد' ومجہول ونا معتمد کے نام سے میہ عبارت گڑھ دی: قد اتفق علماء المذاهب الأربعة بذم العمل، چاروں فد جب کےعلا (معاذ اللہ) اس عملِ مبارک کی فد مت پر منفق ہیں ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا العمل، چاروں فد جب کےعلا (معاذ اللہ) اس عملِ مبارک کی فد مت پر منفق ہیں ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا العمل، چاروں فد جب کےعلا (معاذ اللہ) اس عملِ مبارک کی فد مت پر منفق ہیں ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا العمل، حیار الفاق ہیں الد جب کے علام (معاذ اللہ) اس عملِ مبارک کی فد مت پر منفق ہیں ہوں اللہ وَالَا العمل، حی مسلمانو دیکھا! اپنا فد جب پالنے کے لیے ان کے ہڑے ہڑوں کی میہ کو تک ہیں، و العیاذ باللہ رب

العالمين.

حضرت عالم ابلسنّت مدّخلهُ ـ ع مذهب معلوم وابل مذهب معلوم

اور بعض علما کی طرف نسبت ممانعت کی محض غلط بعض کا مطلب مانعین عصر مطلق نہ سمجھے بعض کا وجود عالم میں ثابت نہ کر سکے، اور'' قولِ معتد'' جیسی غیر معتمد کتاب سے استناد بمقابلہ ''سیرت ِ شامی'' اور اسی طرح ''شرعہ کالہی'' وُ' ذخیرة السالکین'' وغیرہ کا بمقابلہ اس ثبوت کامل کے نام لینا نری جراکت و بیبا کی ہے، اور اس عملِ مبارک کو باوصف اس کے کہ جملہ قائلینِ استخباب واستحسان کی تصریح کرتے رہے، اُن کے طور پر صرف مباح کھر انا اِفتر اء پردازی ہے۔

(۱) اقول وبالله التوفيق: صورت اختلاف كواس قاعد ، تر دد ميس داخل تهم انا، اور بوجه اختلاف ترك فعل واجب بتانا، جواس نجد ی قنوج نے اپنے جی سے گڑ ھا،اوراُ س کا اِفتر اءامام ابن الہما م پر جڑا، امام علام رحمہ اللہ تعالیٰ صراحۃ اس مزعوم ملوم کا ردفر ماتے ،اور صاف ارشادفر ماتے ہیں کہا ختلاف کا بدائر ماننامحض بے اصل وخلاف اِجماع ہے، اختلاف کے باعث قضیۂ دلیلِ راجح متر وک نہیں ہوسکتا۔''فتح القدر'ِ' میں ہے:ہذا الکلام ینبؤ عن القواعد، فإنَّ الإحماع على وجوب العمل بالراجح من الدليلَين، وترك المرجوح وكونه له مخالف، ولا إجماع لا يوجب، بل لا يحوّز النزول عن مقتضاه، وإلَّا فكلَّ خلافية من المسائل كذلك اهـ باختصار ["فتح القدير"،كتاب السير، باب الغنائم وقسمتها، ٥/٢٥]\_ اگركهي بيرتو اختلاف مجتہدین میں ہے،اور مجلسِ مبارک میں قولِ جواز مجتہد سے نہیں۔ اقول اوّلاً: قولٍ منع کب کسی مجتہد سے ہے؟ جب مجتہدین کا اختلاف وجوبِ ترک کا ارْنېين ڈالٽا،توغير مجتہد کاخلاف کیا چیز ہے؟! ثانیا: بدمت این ان دلاک سے استدلال کے صاح میں یانہیں؟ اگر ہاں تو فرق رائیگاں، درنداختلاف ہی کہاں؟!ادرسرے سے مبنائے مغالطہ ہی باطل دیے نشان!۔=

۳2۲

امام<sup>(۱)</sup> ابن الہمام<sup>(۲)</sup> الفاظِ تلبیہ پر قد مِ ماثور سے زیادتی جائز، اور تشہّد کا اُس پر قیاس غیر صحیح ومع الفارق تھ ہراتے ہیں، اور باب زیارت شریف میں جو لکھتے ہیں، متکلم صاحب بہادراسے بہیمتِ مخصوصہ سنت<sup>(۳)</sup> سے ثابت کردیں! یا اپنی نافہمی یا مغالطہ پردازی کا اقرارکریں! بلکہ وہ تو وہاں صاف بیقاعدہ باند ھتے ہیں:" کل ما

= حضرت عالم المسنّت مدّ ظله العالى -(١) لينى بما نكه مسئلة تلبيه مين اختلاف ائمه ٢، كما مرّعن "الهداية" ["الهداية"، كتاب الحجّ، باب الإحرام، الحزء الأوّل، صـ ١٦٥] كمر امام ابن البمام في أسے واجب الترك نه بتايا، بلكه جواز بى كوثابت ومدلل فرمايا ["فتح القدير"، كتاب الحجّ، باب الإحرام، ٢٣٢٣] تو أن كى طرف سے اس مراد تخترع كى نسبت تحض إفترا -

اقول: بیرایک مثال تھی، ورندامام ممدوح صاف فرما چکے کہ ہرمسکلہ خلافیہ کا یہی حال ہے،مختلف فیہ ہونے کا بیراثر اصلانہیں کہ خواہی نخواہی واجب الترک کردیں۔ حضرت عالم اہلسنّت مدّ خلئہ۔

(٢) "فتح القدير"، كتاب الحجّ، باب الإحرام، ٢ / ٣٤٣، ٣٤٣ ملتّحصاً۔ (٣) ليعنى جب ثبوت خصوص نبيس تو وہى دلائل منكرين جومستله مجلس مبارك ميں اُنہيں باعثِ اختلاف ہو كميں، يہاں بھى جارى ہوكراً سى اختلاف كا شكوفه كھلتا، اور وجوب ترك كاتحكم ملتا، جے امام ہمام كا يد مبارك كلام كيسا ردِ بليغ فرما رہا ہے! اب دوحال سے خالى نہيں، يا تو وہ دلاكل محض بيپودہ وباطل اور النفات كے نا قابل ہيں، جومتكرين كوا نكارمجلس مبارك پر حامل ہيں، تو مقصود اعلى وجہ پر حاصل، ورنہ بيا ختلاف پر ايجاب ترك كا مغالطہ فاسدہ زائل۔

۳<u>۲</u>۲۳

## كان أدخل في الأدب و الإحلال كان حسنا "()، جوبات جس قدرادب وتغظيم ميں زيادہ دخل رکھے بہتر ہے۔ ''شرحِ لباب''<sup>(۲)</sup> دغیرہ<sup>(۳)</sup> میں بھی علماسی قاعدہ نفیسہ کی تصریح فرماتے ہیں، امام مدو<sup>ر ( س</sup>) نے مسئلہ رفع ستا بہ میں بہت مشایخ سے نفی اُس کی نقل فرمائی، باوصف اس کے ترک کو اُولی بھی نہ تھ ہرایا، وجوب کیسا؟! مسح (۵) رقبہ دنما نے چاشت (1) "الفتح" كتاب الحج، باب الهدي، مسائل منثورة، ٣ / ٩٤\_ (٢) "المسلك المتقسّط في المنسك المتوسّط شرح لباب المناسك"، باب زيارة سيّد المرسلين، فصل، صـ٥٠٥\_ (٣) "الفتاوي الهندية"، كتاب المناسك، الباب السابع عشر في النذر بالحجَّ، مطلب زيارة النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم، ٢٦٥/١\_ (٣) "فتح القدير"، كتاب الصِّلاة، باب صفة الصِّلاة، إ ٢٧٢/ (۵) اقول: كلمات بلغن قاموس البحر اعلى حضرت تاج الحققين قدّ ساللدسرّ والامين في ان کلمات معدودہ سے دریا کوزے میں بھراہے، مغالطہ قنوجی کے رد میں اوّلاً اُس کے تنین کذب وإفترا ثابت فرمائح بجلسٍ مبارك ميں بجائے خلاف اختلاف بتانا ايک إفترا، روزِ شيوع سے مختلف فيهكهنا دوسرا إفتراءامام ابن الهمام كي مراد وه مزعوم واضح الفسا دبتانا تنيسرا إفتراءأن بزي دروغوں میں ایک نتھا سا جھوٹا وہ بھی تھا کہ جلسِ مبارک ماننے والوں کا مذہب صرف اِباحت کہا، إفترائے سوم کا ثبوت مسئلہ تلبیہ، ومسئلہ آ داب زیارتِ کریمہ، ومسئلہ رفع سبّا بہ میں تحقیقاتِ امام ابن البهما م سے ارشاد ہوا، اور چوتھا ثبوت اَعم واَشمل فقیر غفرلہ القد ریے گز ارش کیا۔ اب رداصل مغالطه کی طرف چلیے جس کا حاصل پیرقیاس سرایا دسواس کیجلس مبارک=

کے بدعت وسنت ہونے میں اختلاف ہے، پھر کیا علما اِنہیں واجب الترک بتاتے رہیں؟! فقہا صد ہا جگہ بعد نقلِ اختلاف فعل کو جائز ومباح کٹھ راتے ہیں، بلکہ <sup>(۱)</sup> علم

= ہمیشہ سے بدعت واِباحت میں مختلف فیہ ہے،اورالی شے واجب الترک ہے،تو (معاذ اللّہ) مجلسِ مبارک واجب الترک ہے، اعلیٰ حضرت نوّ راللّہ مرقدہ نے انہیں معدود سطروں میں اس مغالطہُ عالطہ کے دس رّ دارشادفر مائے: رواوّل: یہاں ہرگز اختلاف نہیں،صرف خلاف ہے،جس کا ثبوت فقیر نے خوداُنہیں بزرگوارکی ' دُنفہیم'' سے تفہیم کردیا۔

ريدوم: وہ جو پچھ ہے ہميشہ سے زنہار نہيں، بعد کو حادث ہوا، اور بعد اتفاق سابق اختلاف لاکق محض بفتح '' حا'' ہے، بيد دونوں رد متعلق بصغر کی تھے، که رد و إفتر اءات کے ضمن ميں گزرے، باقی اُن کے کبر کی پر دارد ہيں، جن ميں ريد سوم بيدار شادِ والا ہے که '' مسحِ رقبہ ونما نِ چاشت''…الخ تقريراُ س کی داضح وظاہر ہے، اور حاصل اُس کا منع قاہر؛ که بيد دوا در ان کے سوا صد ہا مسائل اُس کے ليے سندِ باہر، خواہ اُ سے نفسِ مقد مه سے متعلق تيجيے، يا اُس کی دلیل وتمستک بقول فقہاء سے، اب تقرير بيہ ہوگی کہ فقہاء کی مراد ہونا بداہة منوع، اور ہندا میں دلیل و

اقول: بوجد اختلاف بدعت وإباحت میں تر دد کے سبب وجوب ترک کا یہی منشاء ہے کہ جب جواز ومنع میں تر دد ہوا، جانب منع کوغلبہ ہے، جس پرخود عبارت منقولہ قنو جی شاہد کہ؛ لائ ترك البدعة لازم، وأداء السنّة غير لازم، تو كچھ اختلاف بلفظ بدعت وسنت، يا بدعت وإباحت ہى کى تخصيص تہيں، بلکہ جہاں جواز وعدم ميں اختلاف پڑ ااور فقہاء نے وجوب ترک نہ مانا، وہ سب مسائل اس مراد مخترع کے بطلان پر شاہدِ عادل، ان کلمات شريفہ ميں که وفقہاء صد ہا جگہ' ... النے اس تلک اس مراد مخترع کے بطلان پر شاہدِ عادل، ان کلمات شريفہ ميں که وفقہاء صد ہا جو ميں الا التو فيق: بير دو چہارم ہے، اور اس کی تقریر دو وجہ پر ہے: بر وجر کلی، وبشہا دت جزئيات فقہی ۔=

لو وضع الميّت خارجه اختلف المشايخ ["النقاية"، كتاب الصلاة، فصل في الحنائز، ٥/١٨٦] كم تعلق لكها: في العدول عن الخلاف تنبيه على أنّ لكلّ من طائفتَين دليلًا؛ فإنّه قول بلا دليل، بخلاف الاختلاف، فصلح للعمل مَن ذهب إليه كلّ منهما ["حامع الرموز"، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٥، ٢٨٦ ] كلّ منهما ["حامع الرموز"، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩، ٢٨٦ ] اس مي بحى تفريح مي الموزئ، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩ مترك منه كلّ منهما ["حامع الرموز"، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩، ٢٨٦ ] اس مي بحى تفريح مي الموزئ، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩ متمة كلّ منهما ["حامع الرموز"، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩ متمة كلّ منه ال منائز، ٢٨٥٩، ٢٨٦ منه كلّ منهما ["حامع الرموز"، كتاب الصّلاة، فصل في الحنائز، ٢/٥٨٩، ٢٨٦ ] ما مي مي بحى تفريح مي تفريح مي المريح منه المن من منهما إلى منهما إلى منهما إلى معنهما إلى منهما منهما إلى منهم منه فنا منهما واجازت ما منهما من منهما والى منهما إلى منهما إلى منهما منهما إلى منهما إلى منهما منهما من منهما من منهما منهما منهما منهما منهما منه منه منه منه في المنكر شرى ومعصيت منهما منهما (معاذ الله ألى منهما ألى منهما ألى منهما ألى منهما إلى منهما إلى منهما ألى منهما ألى منهما ألى منهما ألى منهما ألى منهما ألى منهما من في المام أين أليما من في المام أين أليما من في القدين مسئله صلاة الحنازة في المسحد على فرمات بيل: على على المام أين أليما من في القدين مسئله صلاة الحنازة في المسحد على فرمات بيل: على ألى منهما إلى في ألهما من في ألمام أين أليما ألى في منهما المنائز ما أليت ألى ألى أليما أين أليما أن في ألمام أين ألهما من في ألمام أين ألمام أي ألمام أين ألمام أين ألمام أين ألمام أيمام أي ألمام أيلمام أفلم ألمام ألمام أين ألمام أين ألمام أيلمام ألما

امام علامه عارف بالله سيدى عبدالغنى نابلسى قدّس سرّ دالقدى ' حديقة ندي ' فصلِ ثانى باب اقرل مي زير قول ماتن رحمه الله تعالى : "إذا أنكر عليهم بعض أمورهم المخالف للشرع الشريف " ["الطريقة المحمدية "، الباب الأوّل، الفصل الثانى في أقسام البدع، ١٩٧١] فرماتي بي :المراد لما هو المحمع عليه بين المحتهدين كالزنا، وشرب الخمر، والسرقة، وترك الصّلاة، وما أشبه ذلك، وأمّا ما لم يكن كذلك، فليس بمنكر، قال الإمام الغزالي في "الإحياء " في شروط المنكر ["الإحياء "، كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الباب الثاني في أركان الأمر بالمعروف وشروطه...[لخ، ٢ /٣٥٣ بتصرّف]: أن يكون كونه منكراً معلوماً بغير = = اجتهاد، فكلَّ ما هو في محلَّ الاجتهاد، فلا حسبة فيه، فليس للحنفي أن ينكِر على الشافعي أكله الضبّ والضبع، ومتروك التسمية، ولا للشافعي أن ينكِر على الحنفي شربه النبيذ الذي ليس بمسكر إلى آخر ما بسطه من الكلام في هذا المقام ["الحديقة الندية"، الباب الأوّل، الفصل الثاني في أقسام البدع، ١٥٧/١ ]\_

أى ش ب: إنّما المنكر ما وقع الإحماع على حرمته والنهي عنه ["الحديقة الندية"، الباب الأوّل، الفصل الثاني في أقسام البدع، ١/٧٥١] ـ أى ش ب: لا ينبغي أن ينهي الواعظ عمّا قال به إمام من أئمّة المسلمين، بل ينبغي أن يقع النهي عمّا أجمع الأئمّة كلّهم على تحريمه، والنهي عنه كالزنا، والربا، والريا، والطعن في أولياء الله تعالى بالحهل في معاني كلامهم، وإنكار كراماتهم بعد الموت، واعتقاد أنّ ولايتهم انقطعت بموتهم، ونهي النّاس عن التبرّك بهم إلى غير ذلك من القبائح اه مختصراً [ "الحديقة الندية"، الباب الأوّل، الفصل الثاني في أقسام البدع، ١٩٧/١] ـ

یہ جمیل کلام تو اس جلیل امام علیم ملت ، ناصح اُمت قد س سر و نے طائفہ تالفہ وہا بیت کی پیدائش سے پہلے براہ کرامتِ خاص اُسی پر َر دوملامت کے لیے تر مِر فر مایا ، ارشاد کرتے ہیں کہ مختلف فیہ مسائل میں ممانعت نہ چاہے ، منع کے لائق صرف وہ با تیں ہیں جن کی حرمت پر اِجماع ہے، چیسے زنا، ور با، ور یا، اور اولیا ء اللہ کا کلام نہ بچھ کر اُن پر طعن کرنا، اور ہعد وصال اُن کی کرامت کا منگر ہونا، اور یہ بچھنا کہ انتقال سے اُن کی ولایت بھی جاتی رہی ، اور لوگوں کو اُن کے مزار ات کر یہ سے برکت حاصل کرنے سے منع کرنا، بیدوہ بد با تیں ہیں جن کے حرام اُن کی کرامت کا اِجماع ہے۔ پچھنا کہ انتقال سے اُن کی ولایت بھی جاتی رہی ، اور لوگوں کو اُن کے مزار ات کر یہ سے برکت حاصل کرنے سے منع کرنا، بیدوہ بد با تیں ہیں جن کے حرام ہونے پر تمام اُمت کا اِجماع ہے۔ پچھ سچھیا خاک نہ سچھیا اور نہ بھی جاتی رہی ، اور لوگوں کو اُن کے مزار ات در بخاری شریف '' کی ہے، اور حسب ارشاؤ علاء ، مصد دِ وہا ہی شیخ تا و برکتنا علامہ سیدی احمد یف

= الردّ على الوهابيّة" ["الدرر السنيّة في الردّ على الوهابية"، أخبار النّبي بابن عبدالو تهاب وأتباعه، صـ ۱۲۹ – ۱۳۲ ملتقطاً] میں فرماتے ہیں:علامہ سیدعلوی بن احمد ین حسن بن قطب زمانہ سید عبداللہ حدّ اد باعلوی قدّ ست اُسرارہم نے ابنِ عبدالو ہاب نجد ی کے رَدِيْس ايك كتابٍ جليل تاليف فرمائي متمى به "جلاء الظلام في الردّ على النحدي الذي أضل العوام"، وه فرمات بين: مين جب طائف كومزار شريف حضرت سيدنا عبداللد بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی زیارت کے لیے حاضر ہوا، وہاں علامہ چنج طاہر سنبل حنفی سے ملاقات ہوئی، اُنہوں نے مجھ سے بیان کیا کہ میں نے ایک کتاب اس طا نُفہ دہاہیہ کے رَد میں تالیف کی ہے، "الانتصار للأولياء الأبرار" أسكانام ب، يُمرفرمايا: لعلّ الله ينفع به مَن لم تدخل بدعة النجدي قلبه، وأمَّا مَن دخلت في قلبه، فلا يرجى فلاحه؛ لحديث البخاري: ((يمرقون من الدين، ثمّ لا يعودون فيه)) ["صحيح البخاري"، كتاب التوحيد، باب قراءة الفاجر والمنافق...إلخ، ر:٧٥٦٢، صـ١٣٠٥ ملتقطاً] أمير بكهالله تعالیٰ اس کتاب سے اُسے گفتع بخشے جس کے دل میں نجدی کی بدعت داخل نہ ہوئی ،اور وہ کہ جس ے دل میں گھر کرگٹی، اُس کی فلاح کی کچھا ُمیدنہیں،''صحیح بخاری شریف'' کی حدیث ہے کہ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا:'' وہ دين سے نکل جائيں گے پھر اُس ميں واپس نہ آئى كى بى مندمد خلدالعال كالمنتقظة لا يعودون وبابيدين سے نكل جائيں كے، اور چروا پس نه آئى ك، مقدمة كتاب متطاب مين "شرح مقاصد" - كزرا: حلافاً للمبطلين، حتى ربما جعلوا الاختلاف في الفروع أيضاً بدعةً وضلالةً ["شرح المقاصد"، المبحث الثامن، حكم المؤمن والكافر والفاسق، الجزء الخامس، صـ ٢٣٢]، ليحنى ابل باطل فرعى مسائل مختلف فيهامين بهى بدعت وصلالت كاحكم لكادية بي - " تحفدا شاعشرية شاه عبد العزيز صاحب دہلوی''میں ہے:''ہر کہ باوجودا ینہمہ قولِ جازم نماید بیباک دیے احتیاط است، دہمین است شان مختاطین از علمائے راتخین کہ دراجتہا دیات مختلف فیہا جزم باحد الطرفین ٹمی کنند''=

=["تحفه اثنا عشرية"، باب هفتم در امامت، صـ ۲۲ كَلْنَهْمُ

قنوجی صاحب اب تو آپ کوسوجها که مختلف فیہ ہونے کا کیا اثر ہوتا ہے! وہ جوتم ہاری مراد ومدار دلیل فساد کا دمار نکالتا ہے، منکرین کو کلمات علما پر اطلاع ہوتی، اور خدا تو فیق دیتا تو بالفرض اگرمجلس مبارک مختلف فیہ بھی ہوتی ، منکر ہو کر تفریق و تعفیر کے فتنے نہ جگاتے! ایک طرف جزم کرکے بے باک و بے احتیاط کے لقب نہ پاتے، صلالت بتا کرخودا پنے لیے قعرِ صلالت میں مقررنہ بناتے، ولکن الو ھابیتہ قوم لا یعقلون۔

شہادت جزئیات: وہ مسائلِ فقہیہ جن میں علمانے باوصفِ ذکر اختلاف، بلکہ ترجیح خلاف نہ چاہا، بلکہ منع کرنے سے منع فرمایا، جس نے صراحة وہا بیدکو مقصو دِشرع سے ناواقف، بلکہ مصالحِ شرع کا بدخواہ دفخالف بتایا، بیہ مسائلِ کشیرہ ہیں، یہاں بنظرا ختصار بعض پراقتصار۔

مسئله أولى وثانيه: يهى دومسئله دعا بجماعت بعد ختم قرآن، ودعا بعد ختم بما و رمضان كه تن ميں مذكور، جن پر فقاوى امام إجل ميں با وصف خلاف متقد مين منع سے منع مسطور۔ " خزانة الفتاوى"[" خزانة الفتاوى"، كتاب الكراهية، فصل في العبادت و الدعاء و ما يتعلق بهما، قـ ١٣٤ بتصرّف] كچر" فقاوى عالمگير بيُ ميں ب: الدعاء عند ختم القرآن في شهر رمضان مكروه، لكن هذا شيء لا يفتى به ["الفتاوى الهندية"، كتاب الحظر والإباحة، الباب الرابع في الصّلاة... إلى ، ٥/١٣ ] ما ومبارك مين ختم قرآن كروقت دعا مكروه به مكر بيا يبا مسئله بي فرقوى نه ديا جائل

مستلمثالثة:عيدالفطر على جمرِكَلبير مختلف فيه ب،علما كرام أسكابد عت وظاف عكم آيت ، ونابيان كركتقر برفر ماتى بي كه: عامه كواس منع كرنانه چا بي ام محقق ابن البمام "فنتي القديز" ["فتح القدير"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيد، ١/٢ عملتقطاً ] عل فرماتي بي الخلاف في الحهر بالتكبير في الفطر لا في أصله؛ لأنّه داخل في عموم ذكر الله تعالى، فعندهما يحهر به كالأضحى، وعنده لا يحهر، وفي "الخلاصة" = = ["الخلاصة"، كتاب الصلاة، الفصل الرابع والعشرون في صلاة العيدين، الحزء الأول، صـ ٢١٢ ملحّصاً] ما يفيد أنّ الخلاف في أصل التكبير، وليس بشيء؛ إذ لا يمنع من ذكر الله بسائر الألفاظ في شيء من الأوقات، بل من إيقاعه على وجه البدعة، فقال أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه: رفع الصوت بالذكر بدعة يخالف الأمر من قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَّخِيفَةً وَّدُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُوْلِ» [ب٩، الأعراف: ٢٠٥] ما ألفاظ في شيء من الأوقات، بل من إيقاعه على وجه يمنع من ذكر الله بسائر الألفاظ في شيء من الأوقات، بل من إيقاعه على وجه البدعة، فقال أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه: رفع الصوت بالذكر بدعة يخالف الأمر المنقولة وله تعالى: ﴿وَاذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَّخِيفَةً وَّدُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُوْلِ» [ب٩، الأعراف: ٢٠٥] م

اس تمام كلام كے بعدفرمایا: وقال أبو جعفر: لا ينبغي أن تمنع العامّة من ذلك؛ لقلَّة رغبتهم في الخيرات ["فتح القدير"، كتاب الصَّلاة، باب صلاة العيد، ٤١/٢] اورات مقرر ركها، اور 'غنيه "بي اس قدر اور زائد كيا: وبه ناحذ ["الغنية"، صلاة العید، صـ٥٦٧]، ہم اسی پڑممل کرتے ہیں۔ بلکہ اُس میں تو وہ سب کلام لکھ کر تصریح فرمائی کہ نزاع صرف افضليت مي ب، ورنه جهر اصلاً مكروه بحي نبيس، حيث قال: والذي ينبغي أن يكون الخلاف في استحباب الجهر وعدمه، لا في كراهة وعدمها، فعندهما يستحبّ، وعنده الإخفاء أفضل ["الغنية"، صلاة العيد، صـ ٦٧ ٥] اورثورُ "صغيري " بي ال يرجزم كيا:الخلاف في الأفضليَّة، أمَّا الكراهة فمنتفية عن الطرفين ["حلبي صغير"، فصل في صلاة العيد، صد ٢٢] "ردامختار بين الفقل كر ب مقرر ركها، يمي مضمون كه عامه كواس ب منع ندكيا جائ ["رد المحتار"، كتاب الصّلاة، باب العيدين، مطلب: كلمة "لا بأس" قد تستعمل... إلخ، ١٥١/٥]، "تبيين الحقائق" ["تبيين الحقائق"، كتاب الصلاة،باب صلاة العيدين، الحزء الأوّل،صـ٢٢٤]، وُ وررالحُكَّامُ ["درر الحكَّام في شرح غرر الأحكام"، كتاب الصلاة، باب صلاة العيدين، ١ /١٤٢]، وُ'بجرالرائقْ' رَكْنَالَيْهُ رالرائق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ٢ /٨٩٩ والتَنْهُا وُ مُجْمع الانهرُ ؛ ["مجمع الأنهر في شرح ملتقي الأبحر"، كتاب الصلاة، باب صلاة العيدين، =

= ١/٢٥٦]، وُ وَرَمْخَارُ رَكْنُ لَلْدَر المختار، كتاب الصلاة، باب العيدين، ٥ /١ ٥ الله ونجير بإ["حاشية الشلبي على التبيين"، كتاب الصلاة، باب العيدين، الحزء الأوّل، صـ ۲۲٤] کتب کثیرہ میں ہے۔ مستله رابعه بحشرهُ ذي الحجه ميں سرِّ بإزار عام لوگوں کا بآوازِ بلند تكبير كہتے پھرنا كه مقدّ مهُ كتاب مستطاب مين ''ورِّ مختار'' ["الدرّ المختار''، كتاب الصلاة، باب العيدين، ه /١٥١]، وُ بجر الرائق : ["البحر الرائق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ٢٨٩/٢ ]، وُ مُجْتَبَى وَغِيرٍ بإ سَ كَرْرا، ' بجر الراقق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ٢ /٢٨٩ ] مي أت" "ظَهير بيُّ ["الفتاوى الظهيرية"، كتاب الصلاة، الباب السادس في الحمعة والعيدين...إلخ، الفصل الثاني في صلاة العيد،١ /ق٣٩] ے بھی نقل کیا، اور ''مجتبیٰ' سے لائے: لا تمنع العامّة عنه، وبه ناحذ [ "البحر الرائق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ٢ /٢ ٢٨ ]عام لوك اس منع نه كير جائيس، بهم اس يرفتوى ديت بي - "رجمانية عين" ذخيره " ي ب ب احد الفقيه أبو الليث، الى كوامام ابو الليث في اختيار فرمايا -مسئلة خامسه: ``عالمكيرية 'مين ''محيط '["المحيط البرهاني"، كتاب الاستحسان والكراهية، الفصل الثاني والثلاثون في المتفرِّقات، ٦ /١٦١ بتصرُّف] سے ب: قال الفقيه أبو جعفر: وسمعت شيخي أبا بكر يقول: سئل إبراهيم عن تكبير أيَّام التشريق على الأسواق والحهر بها؟ قال: ذلك تكبير الحوكة، وقال أبو يوسف رحمه الله تعالى: إنَّه يحوز \_ قال الفقيه: وأنا لا أمنعهم عن ذلك [ "الفتاوى الهندية"، كتاب الحظر والإباحة، الباب الرابع في الصِّلاة...إلخ، ٥/٩١٩ ]، ليني امام فقیہ ابوجعفر نے فرمایا: میں نے اپنے استاذ امام ابو بکر سے سنا کہ فرماتے تھے: امام اجل ابراہیم ے بازاروں میں ذی الحجہ کی گیارہویں، بارہویں، تیرہویں تاریخ بآوازِ بلند کلبیر کہنے کا مسّلہ =

| = پوچھا گیا؟ ،فرمایا: بیہ جولا ہوں کی تکبیر ہے،امام ابو یوسف نے فرمایا: جائز ہے۔فقیہ ممدوح نے                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فرمایا: میں اُنہیں اس سے منع نہ کروں گا۔                                                                                |
| مستله سما دسه: جمهورعلار و زِعيد قبلِ نما زمطلقاً اور بعدِ نما زعيدگاه ومسجد ميں نوافل پڑ ھنے                           |
| کومکر دہ دبدعت بتاتے ہیں، بااینہمہ فرماتے ہیں :عوام کواس سے منع نہ کیا جائے ،کبھی پڑھیں اور                             |
| كهيل پرهيس، ' درِّ مختار ' مين ' بحر الرائق' ["البحر"، كتاب الصلاة، باب صلاة العيدين،                                   |
| ٢٨٠/٢ بتصرّف] ت ٢: لا يتنفّل قبلها مطلقاً، وكذا بعدها في مصلّاها؛ فإنَّه                                                |
| مكروه عند العامَّة، وهذا للخواص، أمَّا العوام، فلا يمنعون من تكبير ولا تنفَّل                                           |
| أصلًا؛ لقلَّة رغبتهم في الخيرات [ "الدرَّ المختار"، كتاب الصَّلاة، باب العيدين،                                         |
| ٥/١١١-١١٨ ] اهـ بالالتقاط_ ''عناييشرتِ بداييُ ميں بے: روي أنَّ عليًّا خرج إلى                                           |
| المصلِّي فرأى قوماً يصلُّون، فقال: ما هذه الصِّلاة التي لم نكن نعرفها على عهد                                           |
| رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم؟! فقيل له: ألا تنهاهم؟، فقال: أكره أن                                              |
| أكون الذي ينهى عبداً إذا صلّى [ "العناية في شرح الهداية"، كتاب الصِّلاة، باب                                            |
| صلاۃ العیدین، ۲/۲ ٤ ]، لیعنی مروی ہے کہ مولی علی کرّ م اللہ تعالیٰ وجہہ عیدگاہ کوتشریف لے                               |
| گئے،لوگوں کوففل پڑھتے دیکھا،فرمایا: بیہ کیانماز ہے جوزمانۂ رسالت میں معروف نہتھی؟!کسی نے                                |
| کہا: آپ اُنہیں منع کیوں نہیں فرما دیتے ؟ ارشاد فرمایا: مجھے گوارانہیں کہ میں وہ بنوں جومنع کرتا                         |
| <i>ٻ بندے کو جب وہ نماز پڑھے۔</i> اسی <i>طرح <sup>در ت</sup>فسیر کبیر ' <mark>الط</mark>یق</i> فسیر الکبیر"، العلق، تحت |
| 11、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1、1                                                                                  |
|                                                                                                                         |

اقول: بي حديث اجلّم أتمم محدّثين امام اسحاق بن رابويه وامام برّار ف اپني "مسانيز"، اورزابر ف" تحفير عير الفطر" بي علاء بن بدر سے روايت كى قال: خرج على -رضي الله تعالى عنه - في يوم عيد، فرأى ناساً يصلّون، فقال: يأيّها النّاس قد شهدنا نبي الله -صلّى الله تعالى عليه وسلّم - في مثل هذا اليوم، فلم يكن أحد يصلّي قبل =

خدارا انصاف! اس حدیث جلیل مسند ومروی ائمہ ٔ محدّ ثین کے مقابل متکلم قنو جی کا ایک فقہمی کتاب'' مجمع'' کی حکایت بے سند سے استناد کرنا کہ مولی علی نے منع فرمایا، پھر براہِ جہالت حکایت معصلہ کو بلفظ تخرین وإخراج والثينان بزرگوار کا معمولی محاورہ ہے: أحرج ابن نحيم في "البحر"، أخرج في "الاختيار"، أخرج في "المحمع" ، ابكل كوكوتي اجهل أتُحكر ان <sup>ح</sup>ضرت كي ساختة حكايات كولكھ دےگا: ''أخرج القنو جي في "التفھيم"، أخرج النواعق، أخرج في "الغايط"، ولا حول ولا قوَّة إلَّا بالله العلمَّ العظيم بْالْتَّجْمِيرَكُرْنَا كَه منها ما أخرجه ابن الساعاتي في "المجمع": أنَّ رجلًا يوم العيد أراد أن يصلَّى قبل صلاة العيد فنهاه على رضى الله تعالى عنه...إلخ كيساظلم صريح وجهل فتيج بإملًا جي كو ہ پھی نہیں معلوم کہ اِخراج یاتخ تکج اپنی سند کے ساتھ حدیث روایت کرنے کو کہتے ہیں کہ "حدّ ثنا فلان عن فلان" نه بسندكوني حكايت لكردين كو، ولكنَّ الوهابيَّة لا يعلمون -مستله سابعه وثامنه بحكيم ملت، ناضح أمت عارف بالله امام نابلسي قدّ سسرًه القدي "حديقة ندية مي فرمات بي: من هذا القبيل نهي النّاس عن صلاة الرغائب بالحماعة، وصلاة ليلة القدر ونحو ذلك، وإن صرّح العلماء بالكراهة بالحماعة = فيها لا يفتى بذلك للعوام؛ لتلا تقل رغبتهم في الخيرات [ "الحديقة الندية"، الثامن والأربعون من الأخلاق الستين المذمومة الفتنة، ٢ / ١٠٥١]، ليحى اى تبيل ے بنماز رغائب ونماز شپ قدر باجماعت اوراس كم شل اور باتوں سمنع كرنا، اكر چالا نے ان ميں جماعت كوكروہ بتايا، عكر عام لوكوں كومنع كا فتو كل ندويں؛ كه تيكيوں ميں أن كى رغبت نه محل مرح ( ور محار وہ بتايا، عكر عام لوكوں كومنع كا فتو كل ندويں؛ كه تيكيوں ميں أن كى رغبت نه محل م مرح ( ور محار وہ بتايا، عكر عام لوكوں كومنع كا فتو كل ندويں؛ كه تيكيوں ميں أن كى رغبت نه معلى بامش ( ٢٠ خور محار) [ "الدر المختار"، كتاب الصلاة، باب العيدين، ٥/ ١٨١ ] مع بامش ( ٢٠ خور محار) ور الدر المختار، كتاب الصلاة، باب العيدين، ٥/ ١٨١ ] مع بامش ( ٢٠ خور محار) ور محار ما لوكوں كومنع كل م اللہ لاحالي وجبہ استدادال فركور محلم تامعہ: أى ميں فرمايا: ومن هذا القبيل نهى الناس عن حضور محالس الذكر بالحديقة الندية»، الثامن والأربعون من الأخلاق الستين المذمومة الفتنة، الذكر [ "الحديقة الندية»، الثامن والأربعون من الأخلاق الستين المذمومة الفتنة، اگر چوفقها نے حفيد ذكر جبراورتيكوں كاشعار پڑ صحابے في مجلموں من يہ محالي المات اگر چوفقها الذهية، كتاب الاستحسان، ٦ / ١٣٧ (هامش "الهندية»)] منه والامن الاستحسان ["البزازية»، كتاب الاستحسان، ٦ / ٣٧٣ (هامش "الهندية»)] منه وامت مالاستحسان ["البزازية"، كتاب الاستحسان، ٦ / ٣٧٣ (هامش "الهندية»)] منه وامت منه وامت

فيوض في المسحد لا يمنع التلى الذكر بالحهر لو في المسحد لا يمنع احترازاً عن الدخول تحت قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُّذْكَرَ فِيها اسْمُهُ [ب1، البقرة: ١٢٤] ، ذكر جهرك مجد مي بومنع تدكيا جائ كهيں اس آيت ك وعيد ميں داخل بونا لازم ندآئ: 'أس سے بڑھكر ظالم كون جو الله كى مجدول ميں أسكانا م لين سے روك ، ماى ميں 'اجوبہ امام زاہد خوارزى ' سے ب: إنّه بدعة، ولا نحيز، ولا نمنع ["البزازية"، كتاب الاستحسان، ٦ /٣٣٩] - ذكر جهر بدعت ب، اور بم ندتجو يزكري، ندمنع كري - كم فرمايا: حوّزه محبّ الذاكرين الله تعالى كثيراً ["البزازية"، كتاب الاستحسان، ٦ /٣٣٩ بتصرّف]، أسكى اجازت دى ذكر اليى بكثرت كر فالوں كري الاست فري - الاستحسان، ٦ /٣٩٩ الم الله تعالى كثيراً ["البزازية"، كتاب الاستحسان، ٦ /٣٧٩ بتصرّف]، أسكى اجازت دى ذكر الي بكثرت كر فالوں كري ال

110 بحال اختلاف ایسے اُمور سے منع نہ کرنے کی تصریح فرماتے ہیں، فی (۱) «فتاوی قاضي خان": تكلُّموا في الدعاء عند ختم القرآن في شهر رمضان وختم القرآن بجماعة، واستحسنه المتأخّرون، فلا يمنع من ذلك (٢)\_ بلك (٣). = أحكام المسجد، ٢١/٤ ] ش ب-مسئلة عاشره: أسى بي فرمايا:ومن هذا القبيل نهى العوام عن المصافحة بعد صلاة الصبح والعصر؛ فإنَّ بعض المتأخَّرين من الحنفيَّة صرَّح بالكراهة في ذلك ادِّعاءً بأنَّه بدعة...إلخ ["الحديقة الندية"، الثامن والأربعون من الأخلاق الستَّين المذمومة الفتنة، ٢/ ٢ ٥٠]، لينى التي قبيل سے بنمازٍ فجر وعصر کے بعد مصافحہ کرنے سے قوام کومنع کرنا کہ بیبھی نہ جاہے،اگر چہ بعض متأخرین حنفیہ نے اُسے بدعت بنا کرمکروہ لکھ دیا، واللّٰہ حضرت عالم ابلسنّت مدّخلهُ-تعالى اعلم\_ (۱) ترجمہ: '' فتادی قاضی خان' میں ہے: رمضان مبارک میں ختم قرآن کے دفت دعا، یاد یے ختم کے دفت مجتمع ہو کر دعامیں مشایخ کا اختلاف ہے،اور متاخرین نے اُسے حسن کہا،تو اس *سے منع* نہ کیاجائےگا۔ (٢) "الخانية"، كتاب الصِّلاة، باب افتتاح الصلاة، فصل في قراء ة القرآن خطأ وفي الأحكام المتعلَّقة بالقراء ة، مسائل كيفية القراء ة...إلخ، الجزء الأوَّل، صـ ٨٠\_ (۳) پہ ردِّ پنجم اور سابق سے ترقی باہر ہے کہ سفیہ وجوب ترک کا اڈعا کرے، کلام علا سے اُولویتِ فعل ظاہر ہے۔ دیکھو! امام اجل قاضی خان نے (با آئکہ تصریح فرمائی کہ وہ سنت سے ثابت ہونا کجامستخباتِ ثابتہ سے بھی نہیں ) خوداختلافِ اقوال ہی کواس کی علت قرار دیا کہ: بجالا نا

چاہیے۔''ردّ الحتار'' میں دربارہُ تکبیرِ <sup>ع</sup>شرہُ ذی الحجہ قولِ امام ابو<sup>جعفر</sup> نقل کر کے ککھا: **أ**فاد أنّ فعله =

''شرحِ نقابیُ<sup>'(۱)</sup> میں امام قاضی خان<sup>(۲)</sup> سے فقل کیا ہے کہ اس مادّ ہے میں ترک سے <sup>فع</sup>ل اَولیٰ ہے، قال<sup>(m)</sup>: وأمّا مسح الرقبة فلیس بأدب ولا سنَّة، وقال بعضهم: هو سنَّة، وعند اختلاف الأقاويل كان فعله أولى من تركه\_ بلکه (۳)خود بدعت کہنے والوں نے صلاقہ صحیٰ کو ستحسن فر مایا،

= أولى ["رد المحتار"، كتاب الصّلاة، باب العيدين، مطلب: كلمة "لا بأس" قد تستعمل في المندوب، ٥/١٥١ ]، امام في إفاده فرمايا كه: أس كاكرنا بهتر ہے۔" حديقة تدبيُ عين دربارة صلاة الرغائب، وصلاة ليلة القدر بعد عبارت فركوره وُقل اختلاف علافرمايا: فإبقاء العوام راغبين في الصّلاة أولى من تنفيرهم منها ["الحديقة الندية"، الثامن والأربعون من الأخلاق الستين المذمومة الفتنة، ٢ / ١٠٠]، ليمن جب مسئله مختلف فيه ہے، توعوام كى رغبت نماز عن باقى ركھنا أنہيں نماز سے نفرت دلا في سيم جبر ہے۔ حضرت عالم ابلسنت مذظلة ۔

(ا) "جامع الرموز"، كتاب الطهارة، ٣٢/١ ملخَّصاً\_

(۲) "المحانية"، كتاب الطهارة، باب الوضو والغسل،الحزء الأوّل، صـ ۱۸ بتغيّر۔ (۳) ترجمہ: گردن كامسح نہ مستحب ہے، نہ سنت، اور بعض نے كہا: سنت ہے۔ جب اقوالِ علما مختلف ہیں تو اُس كافعل اُس كے ترك سے اُولى ہے۔

(٣) بيرو يشتم اور ينجم پر بھی مترق ہے؛ كہ بنظرا ختلاف دوسروں كا أولويتِ فعل ماننا در كنار، خود بدعت كہنے والوں نے أولويت مانى ہے، ''صحيح بخارى شريف'' ميں مورّق عجلى سے ہے: أنہوں نے حضرت عبداللہ بن عمر رضى اللہ تعالى عنبما سے پوچھا: أتصلّي الضحى؟ كيا آپ نما زِچا شت پڑھتے ہيں؟ فرمايا: نه، كہا: امير المؤمنين عمر؟ فرمايا: نه، كہا: صديتي اكبر؟ فرمايا: نه، كہا: سيرِ عالم صلى اللہ تعالى عليہ وسلم، فرمايا: لا أحاله ["صحيح البخاري"، كتاب التھ حد، باب صلاۃ = = الضحى في السفر، ر: ١١٧٥، صـ ١٨٧ ] مير \_ خيال مي حضور بھى نہ پڑھتے تھے۔ سعيد بن منصور بسند صحيح مجاہد سے راوى: ميں اور عروہ بن زبير سجد ميں گئے، ابنِ عمر رضى اللہ تعالى عنہما حجر دَام المؤمنين صدّ يقد كے پاس تشريف فرما تھے، لوگ محجد ميں نما ذِ چاشت پڑھ رہے تھے فسألناہ عن صلاتهم، فقال: بدعة [ انظر: "صحيح مسلم"، كتاب الحجّ، باب بيان عدد عمر النّبي صلّى الله تعالى عليه و سلّم، ر: ٣٠٣٣، صـ ٥٣٥ ]، جم نے اُس نماز كا حال دريافت كيا، فرمايا: بدعت ہے۔

ابنِ ابى شيبہ بسندِ صحيح عظم بن عبد الله بن أعرج سے راوى: ميں نے ابنِ عمر رضى الله تعالى عنهما سے نماذِ حياشت كو لوچها، فرمايا: بدعة، و نعمت البدعة [ "المصنّف" لابن أبي شيبة، كتاب الصّلوات، مَن كان لا يصلّي الضحى، ر: ٧٧٧٥، ١٧٢/٢ ]، بدعت ہے، اوركيا اچھى بدعت ہے!۔

عبدالرزاق بسند سيح بطريق سالم بن عبدالله بن عمرراوی: أن كوالدِ ماجد فِ مايا: لقد قُتل عثمان وما أحد يسبّحها، وما أحدث النّاس شيئاً أحبّ إلىّ منها ["المصنّف" لعبدالرزاق، كتاب الصّلاة، باب صلاة الضحى، ر: ٤٨٦٨، ٧٨/٣]، يعنى امير المؤمنيين عثان غنى رضى الله تعالى عنه كى شهادت تك نما ذِ چاشت كونى نه پرُ هتا تقا، بعد كو لوكوں في نكالى،اور بيتك وہ مجھے سب نو پيدا چيزوں ميں عزيز تربے۔

متكلم قنوجي كاظلم وجهل كه بحواله ' أحكام الاحكام' ميةونقل كرديا كه: إنَّ ابن عهر قال

فى صلاة الضحى: إنّها بدعة ["أحكام الأحكام"، أعداد ركعات الرواتب، ١/٣٨٣]، ابنِ عمر ن نمازِ چاشت كوبد عت كها، بدعت بتان كى بھى حديث ندنكال سكے، اور يه صحيح حديثين جن ميں أنہوں نے بدعت مان كر أس كى خوبى بيان فرمائى نظر نه آئيں! (كذلاك يَطْبَعُ اللهُ عَلى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبَّرٍ جَبَّانٍ) [ب٢٤، المؤمن: ٣٥]-اى طرح تمام آثار واقوال جن ميں صحابہ وائمہ نے اشياء كوبد عت بتا كر حُسن فرمايا ہے، اس كى شاہد =

| بلکه <sup>(۱)</sup> مراداہلِ قاعدہ کی بیہ ہے کہ <sup>ج</sup> س مادّہ میں ادائے سنت بدُون ارتکابِ بدعت نہ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ہو سکے، ترک ِ سنت چاہیے؛ <sup>(۲)</sup> کہ اُس کا ادا کرنا لا زم <sup>نہی</sup> ں، اور بدعت سے اجتناب    |
| = ہیں، وباللہ التوفیق۔ حضرت عالم اہلسنّت و جماعت دامت فیوضہم ۔                                           |
| (۱) بیرد،ر دِ ہفتم ہے،او پرمنوع دشواہد بتھے، بیچل ہےتقر براُس کی خاہر۔                                   |
| اقول: یا بی <sup>معن</sup> ی که دلائلِ شرعیه کانٹے کی تول متعارض ہوں، اور ترجیح مفقو د،خودلفظِ           |
| تر دد ميں اس كا إشعار موجود، ورنه مجرّ دخلاف واختلاف كوموجب تر ددجا ننا بداہمة ً مردود _مصنفِ            |
| "غاية الكلام" ف' طريقة محمدية مين بي عبارت توديم ، (جس محمصنف كانام براو جهالت                           |
| ہندی ساخت کا ہبرعلی گڑھا، حالانکہان کا نام نامی سیدی علامہ محدرومی افندی برکلی ہے ) مگرعلانے             |
| جواس كا مطلب بیان فرمایا نظرنه آیا! یا قصد اُچھپایا! سیدی علامه عبدالغنی نابلسی شرح میں فرماتے           |
| مجين:(إذا تردّد)، أي: المكلّف (في شيء بين كونه سنَّة) فيثاب على فعلها (وبدعة)                            |
| في الدين سيَّنة فيعاقب بفعلها، وشكَّ في ذلك ولم يظهر له دليل يرجّح عنده                                  |
| إحد الطرفين، (فتركه لازم) عليه، أي: واجب، اهـ مختصرا ً ["الحديقة الندية"                                 |
| الباب الأوّل، الفصل الثاني من أقسام البدع، ١٤٨/١]- حضرت عالم البسنّت-                                    |
| (۲) اقول وبالله التوفيق: بيرد دِمشتم كى طرف إيمائ دقيق ب، بجائ 'لازم' لفظ' حيائ'،                        |
| اورلفظ موَ لد' کی إقامت، اور مثال قلب حصل کی طرف مدایت اُس کی مادی طریق ہے، توضیح                        |
| مقام بیر که علما فرماتے ہیں: اگر موضع سجود میں کچھ خفیف کنگریاں ایسی پڑی ہیں کہ حجدہ ہوتو جائے           |
| گا، مگر بروجہ مسنون ادانہ ہو سکے گا، تو اگر چہ ایک ہاتھ میں اُن کے صاف کردینے کی اجازت                   |
| ہے، جس میں ہر گز کرا جت نہیں، مگر بہتر ترک ہے، سجدہ بروجہ مسنون سنت ہے، اور نماز میں                     |
| کنگریاں ہٹانا بدعت، وہ سنت جب بغیر اس بدعت کے حاصل نہیں ہو کتی ، تو بیہ صورت سنت                         |
| وبدعت میں متر د دہوئی، اورالی جگہ ترک ِسنت اُولی ہے؛ کہا دائے سنت پر اجتناب ِبدعت ترجیح                  |
| رکھتاہے۔=                                                                                                |

" حلب ' وَالْقُوْحِدَلَة ' كتاب الصلاة، فصل فيما يكره فعله في الصلاة وما لا يكره، ٢ /ق٤٥ ( وَالْمَانَيْ بَرُ [ "البحر الرائق ، كتاب الصّلاة، باب ما يفسد الصّلاة وما يكره فيها، ٢ / ٣٥ ] علن ' برائع ' ت ب: التسوية مرّة رخصة، والترك أولى [ "البدائع ، كتاب الصلاة، فصل: وأمّا بيان ما يستحبّ فيها وما يكره، ١ /٤ ٥ ، ٥ ، ٥ ملحّصاً] ' ننهاي ' [ "النهاية في شرح الهداية ، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة، فصل فيما ' ننهاي ' [ "النهاية في شرح الهداية ، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة، فصل فيما يكره، ١ / ٢٤ ١ ] وُ ن ظامر ' [ "الخلاصة ' كتاب الصلاة، الفصل الثاني في فرائض الصلاة وواجباتها وسننها، الحنس فيما يكره في الصلاة، المحزء الأوّل، صـ٥ ] وما لا يكره، ٢ /ق٤ ١ ] وُ ن ظامرة، باب صفة الصلاة، فصل فيما يكره فعله في الصلاة الصلاة باب ما يفسد الصلاة وما يكره ، ١ / ٢٠ ] وُ ن محره ] الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره، ١ / ٢٠ ] وُ ن منهم يكره منها المائي على الدرر '، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره، ١ / ٢٠ ] وُ منهم المائة وما يكره في الصلاة، المحزء الأوّل، صـ٥ ]

= يكره في الصلاة وما لا يكره، ١ /١٠٦] وُ نُثْرِحَ نَقَابَة برجَدي أَ ["شرح النقاية"، كتاب الصلاة، فصل في ما يكره في الصلاة، الجزء الأوّل، صـ١٢٩ بتصرّف] وُ بَحْزٌ شِي بِ: الترك أحبّ إلى [ "البحر الرائق"، كتاب الصّلاة، باب ما يفسد الصّلاة وما يكره فيها، ٣٥/٢ ]۔ ان تمام تصريحات ِجليد ہے روشن وآ شکار که فعل با آ نکہ سنت وبدعت میں متردد ہے، ناجا ئزنہیں، بلکہ بالا تفاق اجازت ہے، اور اجازت بھی کیسی بلا کراہت ہے،ترک ہرگز واجب نہیں، ماں! بہتر ہے خل کی بہ نسبت زیادہ پسند ہے۔ امام منفى نے '' كافى شرح وافى'' ميں تصريح فرمائى: العبث ما لا غرض منه شرعاً فإنَّما كره؛ لأنَّه غير مفيد، وهذا مقيَّد له ليتمكَّن من وضع الحبهة والأنف على الأرض ["الكافي"، كتاب الصِّلاة، باب ما يفسد الصِّلاة وما يكره فيها، ١ /ق٩٦ ہتصرّف]۔ بیتمام ارشادات علامذ عائے قنوجی کےصریح رَد ہیں، اور شک نہیں کہ راہ سلوک ومرضى إبدائ توفيق وظيق ب، ند إبقائ تعارض وتنافى -' رد الحتار' مي ب: التوفيق أولى من إبقاء التنافي [ "ردّ المحتار"، كتاب البيوع، باب المرابحة والتولية، فصل في القرض، مطلب: كلِّ قرض جرَّ نفعاً حرام إذا كان مشروطاً، ٢١٣/١٥ ملتقطاً ]\_ أى مي بي ب:حيث أمكن التوفيق كان أولى، ويكون الخلاف لفظيًّا، وكم له من نظير ["ردّ المحتار"، كتاب الطلاق، باب الحضانة، مطلب: شروط الحاضنة،

٤٤٢/١٠ ]- ''عقودالدرييُ' ميں ٻ:قال قاضي خان والمحبوبي: القول بالتوفيق هو الأصحّ، وقوّاه الشيخ شرف الدين الغزي بأنّ فيه إعمال الروايتين [ "عقود الدرية"، كتاب الإحارة، ٢ /١٠٣ ]-

اب يا توان عباراتِ كثيره ميں اولى كو بمعنى واجب ليہيے، ياوہاں لازم كو بمعنى اولى؟ كـه بار ہا بہتر وأحسن كو بھى بالفاظِ تا كيد تعبير كرتے ، حتى كـ مستحب كو واجب تك كہتے ہيں۔'' ور مختار'' ميں ہے: لا ہاس به عقب العيد؛ لأنّ المسلمين تو ار ثوه، فو جب اتباعهم ["الدرّ = = المختار"، كتاب الصّلاة، باب العيدين، ٥/ ٥٠ ]، نما نَّرعير كم بعد تَمبير كَمْخِ مِنْ كَمَّ حريّ نبين؛ كه وه مسلما نوں ميں متوارث ٢ٍ، نو أن كى پيروكى واجب ٢ٍ ـ ' ردّ المحتار' ميں ٢ٍ: كلمة "لا بأس" قد تستعمل في المندوب، وكما في "البحر" ["البحر"، كتاب السير، باب الغنائم وقسمتها، فصل في كيفية القسمة، ٥ /٥٥٥] ومنه هذا الموضع لقوله: فو جب اتّباعهم الظاهر أنّ المراد بالو جوب الثبوت، لا المصطلح عليه ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب العيدين، مطلب: كلمة "لا بأس" قد تستعمل...إلخ، ٥/ ٥٠ ملتقطاً ]\_

امام حاكم شهيد نے فرمايا: الاحتراز عن اليمين الصادقة واجب [ "الدر المختار"، كتاب الدعوى، ٤/٩٢ (نقلاً عن الشهيد) ]، كَوْتَم كهانے سے بچاوا جب ہے۔''بحر الرائق' ["البحر"، كتاب الدعوى، باب التحالف، ٧ / ٢٧١] وُ' درِّ مختار"، كتاب الدعوىٰ ٢٠٤٤ ]۔ ''طحطاوى على الدرّ الحذار الحلف صادقاً [ "الدرّ المختار"، كتاب الدعوى، ٤/٢٤ ]۔ ''طحطاوى على الدرّ الحذار' آخر كتاب الماقاة ميں ''مخ الغفار مترر تنوير الابصار' سے ہے: إذا أدرك الزرع يحب، أي: يندب مؤتدا أن يكون الكيال على طهارة فيستقبل القبلة...إلخ [ "حاشية الطحطاوي"، كتاب المساقاة، متحب ہے۔

مگرشِقِ اوّل کی طرف راه نہیں؛ کہ عبارات مذکورہ نفی وجوب میں نصِ صرح ہیں، وہ صاف فرماتے ہیں کہ فعل کی بھی اجازت ہے، اُس میں اصلاً کراہت نہیں۔ لاجرم! لازم ہوا کہ اس قاعدے میں لازم کو بمعنی اُولی لیچیے، یعنی جب فعل سنت وبدعت میں متر دد ہو، تو ترک اُولی ہے۔ اب کلمات علامتفق ہوجا نمیں گے، اور استدلال قنو جی کا پتا نہ رہے گا؛ کہ ترک اُولی سے کراہتِ فعل بھی لازم نہیں آتی۔'' بحر الرائق'' باب صلاۃ العید میں ہے: لا ملزم من ترک = = المستحبّ ثبوت الكراهة؛ إذ لا بدّ لها من دليل خاص، فلذا كان المختار عدم كراهة الأكل قبل الصّلاة ["البحر الرائق"، كتاب الصّلاة، باب صلاة العيدين، ٢ / ٢٤ ٢] <sup>(()</sup> تريرالاصول<sup>()</sup> شي ب: خلاف الأولى ما ليس فيه صيغة نهي كترك صلاة الضحى، بخلاف المكروه تنزيهاً ["تحرير الأصول"، المقالة الثانية في أحوال الموضوع، الباب الأوّل في الأحكام، الفصل الثالث المحكوم فيه وهو أقرب من المحكوم به...إلخ، مسألة اختلف في لفظ المأمور به في المندوب...إلخ، ٢ / ١٩٢ ملحّصاً ]-

''رز الحمّار'' میں ہے: خلاف الأولى قد لا يكون مكروهاً حيث لا دليل

خاصٌ كترك صلاة الضحي، وبه يظهر أنَّ كون ترك المستحبِّ راجعاً إلى خلاف الأولى، لا يلزم منه أن يكون مكروهاً إلَّا بنهى خاصٍّ؛ لأنَّ الكراهة حكم شرعي، فلا بدَّ له من دليل [ "ردَّ المحتار"، كتاب الصِّلاة، باب ما يفسد الصِّلاة وما يكره فيها، مطلب في بيان السنَّة والمستحبَّ...إلخ، ١٨٦/٤، ١٨٧ ] ''ورِّ مُخَارُ' بإب الجمَّا نَزيش ب: لو مشى أمامها حاز، وفيه فضيلة أيضاً [ "الدرَّ المختار"، كتاب الصِّلاة، باب صلاة الحنائز، ٥ /٣٣٢، ٣٣٣ ] "روَّالْحَمَّارُ شِي بِ: أحذاً من قولهم: إنَّ المشي خلفها أفضل عندنا [ "ردَّ المحتار"، كتاب الصَّلاة، باب صلاة الحنائز، مطلب في حمل الميّت، ٥ /٣٣٣ ] ''حلبہ'' مسَلة قراءة في الاخريكَين ميں ہے: كون تارك السنَّة مسيئاً يلزم عنه عدم صحَّة أن يقال: الإتيان بها أفضل؛ لأنَّ أفعل التفضيل الخالي عن التهكم لا بدٍّ فيه من مشاركة المفضَّل للفاضل في معنى أفضل حقيقةً أو تقديراً بوجه ما، وهي منتفية هنا [ "الحلبة" كتاب الصَّلاة، باب صفة الصّلاة، مسألة قراءة الأخريين، ٢/ق ١٢١ ملتّحصاً ] بيتقرير بقدر مجم مخالفين ب، وتحقيق الكلام في هذا المقام، وتنقيح مرام العلماء الأعلام بتوفيق ربّنا الملك



= قدرت إنكارينه ہو، بے ضرورت ِشرعيه وہاں جانا بھی منگر ۔ امام حجۃ الاسلام غزالی'' إحياء ا<sup>لعل</sup>ومُ ["إحياء العلوم"، كتاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكّر، الباب الأوّل في وجوب الأمر بالمعروف...إلخ، ٢ /٣٣٦] كم علامة مجم غزى "حسن التنبيه"، كم سيدى علامه تابلسي ' حديقة نديد ' ميں ترغيب انكادٍ مَنكركى حديث: ((لا ينبغى لامرئ شهد مقاماً فيه حقٍّ إلَّا تكلُّم به)) ["شعب الإيمان"، باب في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ر: ٧٥٨٠، ٦ ٢٥٧٧/ بتصرّف]... الحديث فقل كر كفرمات عي: هذا الحديث يدلَّ على أنَّه لا يحوز دخول دور الظلمة والفسقة، ولا حضور المواضع التي يشاهد المنكّر فيها، ولا يقدر على تغييره [ "الحديقة الندية"، الصنف الثامن من الأصناف التسعة في آفات الرجل وذكر مفاسدها، ٢ /١٥ ٥ ]، ليحني بيحديث ارشاد فر ماتی ہے کہ خلالموں اور فاسقوں کے مکان ،خواد کسی ایسے مقام میں جانا جائز نہیں جہاں امرِ ناجائز ديكه، اور انكار نه كرسك ينيز "حسن التنبي" و"حديقة ندين ["الحديقة الندية"، الصنف الثامن من الأصناف التسعة في آفات الرجل وذكر مفاسدها، ٢ /٥١٥ ] میں قوم نمرود کے قبائے سے گنا کہ موضع ظلم میں جمع ہوتے ، قال اللہ تعالیٰ: ﴿ فَأَتُوا بِهِ عَلَى أَعُيُن النَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَشْهَدُوْنَ﴾ [ب١٧، الأنبياء: ٦١] ، كَمرفرمايا: وفي معناه: مشاهدة كلّ منكّر من غير إنكار لمَن يمكنه التغيّب عنه أو الإنكار [ "الحديقة الندية"، الصنف الثامن من الأصناف التسعة في آفات الرجل وذكر مفاسدها، ٢ /١٥٥ ]\_ تواصل ارتكاب بدعت اگرچه جانب غير سے ہو، بحال عجز عن الا نكار ( كہو ہى غالب ہے) حضور بےاشتمال محذور نامقدور، بااینہمہ ائمہ ٗ دین کی تصریحات ِجلیہ ماضیہ دآتیہ کہ:'' اگر سنت مقتر نِ بدعت ہوترک نہ کی جائے'' کذبِ ادّ عائے قنوجی پر شاہد جلی ہے۔ حضرت عالم ابلسنّت مدّخلهٔ ـ

190

علامہ شامی<sup>(۱)</sup>''امام اینِ حجر کے فتاویٰ'' سے فقل کرتے ہیں: و لا<sup>(۲)</sup> تترک لما

يحصل عندها من منگرات ومفاسد كاختلاط الرجال بالنساء وغير ذلك؛ لأنّ القربات لا تترك لمثل ذلك، بل على الإنسان فعلها وإنكار البدع، بل وإزالتها إن أمكن <sup>(٣)</sup>\_ *پُ<sup>ع</sup>رات أسمَط سے مؤيدِكر تے* 

ہیں کہ جنازے کا انتاع نہ چھوڑ اجائے ،اگر چہ اُس کے ساتھ زنانِ نوحہ گرہوں۔ غرض ایک دو کتاب میں کوئی بات دیکھ کر بے شمچھے بو جھےاپنے زعم میں مفید

تھہرانا، اور اُنہیں کتابوں اور اُن کے غیر میں اُس اپنی فہم باطل کے ہزار مخالف ومعارض موجود ہوں، اُن سے آنکھ بند کر کے اُسے قاعدہ <sup>(۳)</sup>کلیہ گھہرا کرفقتہا کی طرف

(۱) "ردّ المحتار"، کتاب الصّلاة، باب الحنائز، مطلب في زيارة القبور، ۱ ۳۶۶-(۲) ترجمه: مزارات اوليائ کرام کی زيارت اُن ناجائز باتوں اورفسادوں کی وجہ سے نہ چھوڑی جائے جو دہاں موجود ہوتی ہیں کہ جو باتیں اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہونے کی ہیں وہ اُن وجوہ سے ترکن بیں کی جاتیں، بلکہ انسان پر اُن قربتوں کا کرنالازم ہے اور بدعتوں پرانکار، بلکہ ہو سکے تو اُن کا زائل کرنا۔

(٣) "الفتاوى الكبرى الفقهية" ، كتاب الصلاة، باب الحنائز، ٢ /٢ بتصرّف. (٣) يردة وبم بكه بعد اللتيا والتى بالفرض ترة دووجوب سے وبى مراد م بى جوآ پ كرائم ميں ربى، بكليت كبركى آ پ تعديد يحكم كم مجازئيس، ولېذا علما كرام تصرّح فرماتے بي كه قواعد وضوابط سے فتو كى دينا حلال نہيں۔ ''غمز العيون' ميں ''فوائد زينيہ'' علامہ بخ صاحب ''بخ' سے بنا تحوز الفتوى بما تقتضيه الضوابط؛ لأنّها ليست كليّة، بل أغلبيّة خصوصاً، وهي لم تثبت عن الإمام، بل استخرجها المشايخ من كلامه ["غمز عيون = = البصائر"، مقدّمة الكتاب، ٣٧/١ بتغيّر] ، أَسَ مِّن بِ:لا يحلَّ الإفتاء من القواعد والضوابط، وإنّما على المفتي حكاية النقل الصريح، كما صرّحوا به [ "غمز عيون البصائر"، القاعدة السادسة، ١ /٣٠٨ ]\_

نہ یہاں کلیتِ قضیہ سلم، بلکہ خود وہ قاعدہ کہ یہ قضیہ جس کی فرع ہے، لیعنی درء المفاسد أهم من جلب المصالح علم في تصريح فرمائي كه وه كليه بيس - " أشباه " ميس ب: نظير القاعدة الرابعة قاعدة خامسة، وهي درء المفاسد أولى من جلب المصالح، فإذا تعارضت مفسدة ومصلحة، قدّم دفع المفسدة غالباً [ "الأشباه والنظائر"، الفنّ الأوَّل: القواعد الكلية، القاعدة الخامسة: الضرر يزال، صـ ٩٩ ]- أي شي ب: وقد تراعى المصلحة لغلبتها على المفسدة [ "الأشباه"، الفنّ الأوّل: القواعد الكلية، القاعدة الحامسة: الضرر يزال، صد ١٠٠ ]. "غمز العون" مي زير قول متن: المرأة إذا وجب عليها الغسل ولم تحد سترة من الرجال تؤخّره، والرحل إذا لم يحد سترة من الرحال لا يؤخِّره ويغتسل ["الأشباه"، الفنَّ الأوَّل: القواعد الكلية، القاعدة الخامسة: الضرر يزال، صـ ١٠٠] فرمايا:قيل: ينبغي أن يرجّح النهى هاهنا على الأمر عملًا بالقاعدة المذكورة، فلا يرتكب المنهى عنه، وهو كشف العورة لأجل مأمور به، وهو الغسل، كما فعل في الاستنجاء، والجواب أنَّ القاعدة أكثريَّة لا كليَّة ["غمز عيون البصائر"، الفنَّ الأوَّل: القواعد الكلية، القاعدة الخامسة: الضرر يزال،۱ /۲۹۲]\_

بالجملة حاصل كلام بير ب كدنة يهال قديم ، خلاف، نة خلاف موجب اختلاف، نة اختلاف موجب تر دد، نة تر دّ دموجب ترك، اورسب محقط نظر موتو بيتكم مركز كلّى نبيل، اورجز ئير مفيرِ مدّ كانبيل حكذا ينبغي التحقيق، والله تعالى وليّ التوفيق. حضرت عالم المسنّت وجماعت دامت فيوضهم \_

نسبت كرناايك اليى جرأت بح كه إنبيل صاحبول كوزيب ديتى ہے۔ دسوال مغالطہ: ''جہال اين عمل راكالىنة بل كالواجب دانسته اند، للږدا بر تاركىني اين عمل ملامت مىكنند، وفقتها تصريح فرمودہ اند كه برمباح كه نجر بافسادِ عقيدهٔ جہال باشد عمروہ بود، في "العالمكيرية "<sup>(1)</sup> ما يفعل عقيب الصلاۃ مكروہ؛ لأنّ الحقال يعتقدونها سنّة أو واحبةً، وكلّ مباح يؤدّي إليه فهو مكروہ، هكذا في "الزاهدي "<sup>(۲)</sup>۔ بيمغالطه بھى متكلم قنو جى نے اس عبارت سے كلھا ہے۔

اقول: ایک مقد مه بھی ٹھیک نہیں، نہ عوام کالسنّہ خواہ کالواجب سجھے بیں، لاکھوں آ دمی مجلس مبارک نہیں کرتے، اُنہیں کون برا کہتا ہے؟! بیعوام ب چاروں پر کھلا اِفتر اہے۔ ہاں! مانعین کو جن کی زبان وقلم سے الفاظ ناشا نستہ ( کہ حبفِ باطن وسوئے عقیدت پر قرائن واضحہ ہیں) سرز دہوتے ہیں، یا قرائن حالیہ دمقالیہ سے خبیث طِئت وفسادِ عقیدت بجنابِ رسالت علیہ الصلاۃ والتحقیۃ ظاہر ہوتا ہنہیں وہابی نجدی فاسد العقیدہ کہتے ہیں، کالسنّۃ و کالواجب جانے، اور سنت وواجب اعتقاد کرنے میں زمین آسان کا فرق ہے کہ ہر بچ بھی جانتے ہوں اور

(۱) "الفتاوى الهندية"، كتاب الصّلاة، الباب الثالث عشر في سحود التلاوة، ١٣٦/١\_

(٢)"القنية"، كتاب الصلاة، باب في سحدة التلاوة والشكر، قـ ٢١\_

تو عبارتِ ''عالمگیری'' اس مقام پر نقل کرنا نرا مغالطہ، اور بتفرر کِ ''عالمگیری'' بیچکم مباح کا ہے، اور فعلِ <sup>(۱)</sup> مولِد قربات سے ہے؛ کہ اوہام<sup>(۲)</sup> وافعالِ عوام سے متروک نہیں ہوتی \_عبارتِ''روّالمحتار''وامامابنِ حجرابھی گزری،اور

(١) اقول: ليمنى بخلاف تجدة مذكور؛ كه نه تجدة سهو ب، نه تجدة تلاوت، نه تجدة شكر، غرض بسبب محض ب، ايما سجده اصلاً قربت نبيس، غايت بيركه مبار محض بو، اور شافعيه كنز ديك تو مطلقاً حرام ب خودات عبارت نعالمگيرى ''منقوله قنو بری كا شروع يول ب: أمّا إذا سحد بغير سبب فليس بقربة، ولا مكروه، وما يفعل عقيب الصّلاة مكروه بإلى قوله: وكلّ مباح ب يودي إليه فمكروه ["الفتاوى الهندية"، كتاب الصّلاة، الباب الثالث عشر في سحود التلاوة، ١٣٦/١]-

ای طرح ''غذیہ شرح مدی' ["الغنیة"، مسائل شتّی، صد ۱۱، ۱۱۷ ستود بتصرّف] میں ''مجتبیٰ' ، پیمر''ر (ڈ المحتار' ، کتاب الصّلاة، باب سحود التلاوة، مطلب فی سحدة الشکر، ٤/ ۲۱۰ بتصرّف ] میں 'نغذیہ '' نے تُقُل فرمایا: ام یوسف ارد یکی شافتی ''کتاب الانوار' میں فرماتے بین: ولو سحد إنسان لله تعالی ابتداء من غیر سبب ممّا ذکر عصی۔ ''کمر گ' میں ہے: قوله: ممّا ذکر من الصّلاة والسهو والتلاوة والشکر۔ ای طرح امام این جرکی نے ''جو بر منظم' '["الحوهر المنظم"، الفصل السابع فی ما ينبغی فعله... الخ، صد ٤ ] میں اُس کے حرام ہونے کی تصریح فرمائی۔ عالم ابلسنّت مذخلد العالی۔ من فعل ستحب کے ترک پر چاہیں طامت کردیں، چلیے وہ گناہ وواجب الترک ہو گیا، اس جہالت کی کوئی حد ہے؟!

قولِ<sup>(۱)</sup> ابنِ مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ (کہ رئیس المانعین نے اس مغالطہ کی تائید وتقریر میں ذکر کیا ) محض بے محل ، اسی' عالمگیری' وعامہ کتبِ معتمدہ میں ذکرِ خلفائے راشدین وعمَّین مکرَّ مین خطبہ ُ جمعہ وعیدَ ین میں<sup>(۱)</sup>، اور رجعتِ قہقر کی وغیرہ بہت<sup>(۱)</sup> اُمور مطلقاً مستحب ومندوب تھہرائے۔

اوروہ (<sup>۳)</sup>جو''مجالس الابرار'' سے قل کرتے ہیں کہ:''<sup>بع</sup>ض فقہانے بوجی<sub>ہ</sub>

(١) وه<sup>ق</sup>ول يربٍ:كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير وينشؤ فيها الصغير تحري على النّاس بدعة يتّخذونها سنّة ["المستدرك"، كتاب الفتن والملاحم، ر: ٨٥٧٠، ٨ /٣٠٥٣ بتصرّف]\_

اقول: اس ارشاد کا حاصل اس قدر که زمان یختن میں لوگ بعض بدعتوں کو سنت بنالیں کے، بیضر ورحق ہے، اب دیکھیے نہ اذ کر شریف حضور پُر نور سیدِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے منع کرنا کیسی بدعتِ شنیعہ فظیعہ ہے، دلیل چہار م میں بحد اللہ تعالیٰ بیں وجو ہ قاہرہ سے ثابت کر دیا گیا کہ ذکر حضور ایجینہ ذکر رب غفور ہے، جل جلال یہ وصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تو ذکر حضور ہے منع ذکر گیا کہ ذکر حضور ایجینہ ذکر رب غفور ہے، جل جلال یہ وصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تو ذکر حضور ہے منع ذکر گیا کہ ذکر حضور ایجینہ ذکر رب غفور ہے، جل جلال یہ وصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تو ذکر حضور ہے منع ذکر خدا ہے منع ہے، اللہ تعالیٰ میں موجود نے میں بیہ مقام واضح نہیں طلح بھیلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدا ہے منع ہے، سند ظلیفیڈ سے پاس موجود نے میں بیہ مقام واضح نہیں طلح بھیلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدا ہے منع ہے، اللہ تعالیٰ عند ایس موجود نے میں بیہ مقام واضح نہیں طلح بھیلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جدرت میں اللہ میں اللہ تعالیٰ عند ایسے ہی فتنوں سے خبر دے رہے ہیں۔ حضرت عالم المسنت ۔ (۲) "الهند بنه"، کتاب الصلاۃ، الباب السادس عشر فی صلاۃ الہ معہ ، ۲۷۱ ۔ عظیم ابھی منقول ہوتی ہے۔ حضرت عالم المسنت ۔ (۳) اقول: اس مغالطہ کی تقریر میں کلام قنوجین مضطرب ہے، صاحب 'ن کی اللہ آب ۔ کالسنة و کالوا جب سیجھنے پر ملامتِ تارک سے استد لال کیا، اور نوا بھو پالی الم آب نے = ابتدائے کلام میں مجر دمداوَمت وعدم مِرَک کودلیل اعتقادِ سدّیت ، اور آخر میں صرف شیوع فعل کوموَدٌ ی باعتقادِ وجوب قرار دیا ، اور دونوں بزرگواروں نے مباح وقربت میں تفرقہ نہ کیا ، سی سب جہل بے مزہ ہے ، مجر دشیوع تو اصلاً اعتقادِ وجوب سے مس نہیں رکھتا ، لاکھوں مباحات شائع ہیں جنہیں کوئی عاقل واجب کیا مستحب تک نہیں جانتا ، اور اگر شیوع منجر بہ اعتقادِ وجوب ہوتو مستخبات ، بلکہ سنن کی اِشاعت بھی جرم تھ ہرے ، سی هیته شارع صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر اعتراض ، اور مقصدِ شرع سے مرتح مضادت و اعراض ہے۔

شرع مطتم نے سنن وستحتات کی ترغیب اسی لیے کی کہ سلمان اُن پر کار بند ہوں ، نہ اس لیے کہ شاذ ، نادر ، اَحیاناً کوئی بھی کرلے ، اُن کا شیوع نہ ہونے پائے ، ورنہ عقیدے بگڑ جا میں گے ، ایساتھا تو وہ ترغیبات خصوصاً جس قدر بقوّت ہوں گی ، ایپے مقصود پر عائد بالنقض ہوں گی ؛ کہ ترغیب اِشاعت چاہے گی ، اور مقصود اُس کا منع ہے ، ہزار ہاسنن وستحتات قرونِ سابقہ سے آج تک شائع ہیں ،کسی عاقل کو بھی ہیوہم جاگا کہ اب اُن سے ممانعت کی جائے ؟!؛ کہ شیوع ہو گیا، واجب تھر جا کیں گے۔

اذان وإقامت وسنن راتبه فجر وظهر ومغرب وعشابهی آخر واجب نہیں، اور کس قدر عام طور پرتمام بلا دِاسلام میں شائع ہیں، اِنہیں بھی بند کیچیے! یا یہ نیا شگوفہ صرف مصطفی صلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم کا ذکر پاک بند کرنے کے لیے گڑھا گیا ہے؟! یہیں سے ظاہر ہوا کہ وہ جو صاحب ''مجالس'' سے نقل کیا: افتی بعض الفقهاء حین شاع صوم الأیّام البیض فی زمانه بکراهة؛ لقلا یو ڈی اِلی اعتقاد الواجب، مع اُنَّ صوم آیّام البیض مستحب ورد فیه اخبار کنیرة، لیحن جب بعض فقتها کے زمانے میں ایام بیض کے روز ہے شائع ہوئے، اس بعض نے اُنہیں کمروہ کردیا؛ کہ شیوع سے اعتقاد وجوب نہ پیدا ہو، حالانکہ ہیروز ے مستحب ہیں، جن میں بہت حدیثیں وارد ہیں۔ <u>ن</u>قل اگر بعض فقتها یر کمذ و بنیں صرح کمردود ہے، ان روز وں اور اِن کی اَمثال اور= = قربات ِغیرِ واجبہ کا شیوع آج سے نہیں ہمیشہ سے ہے، تو میں کم کراہت صراحۃ خلاف اِجماع وواجب الرَّ دہے۔صاحبِ'' مجالس'' کی نقل اگر تچی بھی ہوتو معلوم نہیں کہ اُس نے بعض فقہا کس کوکہا، اور وہ شخص کہاں تک نام فقیہ کامستحق اور کس مذہب، کس پائے کا تھا، اسی لیے تو علما تصریح فرماتے ہیں کہ مجہول کا قول مقبول نہیں۔

كما نصّ عليه العلّامة قاسم في "تصحيح القدوري"، والعلّامة الشامي في "ردّ المحتار" وفي "العقود الدريّة" وغير ذلك، خصوصاً لفظِ<sup>بِع</sup>ض ت<sup>ت</sup>بيركرنا خود بمى تارباب كه وه ظاف جمبورونا معتمدونا قابلي عمل بـ " دَرِّ محتّار " عمل بـ الو بقي حرف أو كلمة فأتمّه حال الانحناء، لا بأس به عند البعض ["الدرّ المختار"، كتاب الصّلاة، با ب صفة الصّلاة، فصل إذا أراد الشروع... إلخ، ٣٠٦/٣ بتغيّر] " ردّ المحتار " على بـ أشار بهذا إلى أنّ هذا القول خلاف المعتمد ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب صفة الصّلاة، فصل إذا أراد الشروع... إلخ، ٣٠٦/٣ بتغيّر] " ردّ المحتار " على مواذ المعتاد أن يبيّن أنّ ما في "محمع الأنهر" ["محمع الأنهر"، كتاب الصلاة، باب النقل أن يبيّن أنّ ما في "محمع الأنهر" ["محمع الأنهر"، كتاب الصلاة، باب معلاة الخوف، ١/٢٦٦] لا يعمل به؛ لأنّه قول البعض ["ردّ المحتار"، كتاب الصّلاة، باب صلاة الخوف، ٥/٥٧٥]. اليحقول معرور معم المتار المعتار»، كتاب الصرادة بهذا معلاة الخوف، ١/٢٢٢] لا يعمل به؛ لأنّه قول البعض ["ردّ المحتار"، كتاب مقابل استناد جناب نواب بحو پالى المآب بى كى شان بـ

مداومت والتزام قربات عمل خود مطلوبِ شرع بيں، ''صحيحين' ميں اُمَّ الموَسَنين صدّ ليقه رضى الله تعالى عنها سے ہے: رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فرماتے بيں: ((أحبّ الأعمال إلى الله أدومها وإن قلّ)) ["صحيح مسلم"، كتاب صلاة المسافرين، باب فضيلة العمل الدائم...إلخ، ر: ١٨٣٠، صـ١٨٣، و "صحيح البخاري"، كتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النّبي...إلخ، ر: ٢٤٦٤، صـ ١١٢ بتغيّر]، ''الله عزّ وجل كوسب سے زيادہ لپندوه عمل ہے كہ ہميشہ ہوا گر چرتھوڑا ہو''۔ ِ'صحيح مسلم'' وَ'سننِ

ابي داوز' بي اُنبيس تے ہے: كان رسول الله -صلّى الله تعالى عليه وسلّم - إذا عمل عملاً أثبته ["صحيح مسلم"، كتاب صلاة المسافرين، باب جامع صلاة الليل...إلخ، ر: ١٧٤٤، صـ٣٠٣، و"سنن أبي داود"، كتاب التطوّع، باب ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، صـ٢٠٤، صـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، صـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، صـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، ما يؤمر به من القصد في الصّلاة، ر: ١٣٦٨، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠٤، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠، مـ٢٠،

علیہ وسلم جب کوئی عمل کرتے اُسے ہمیشہ نبا ہتے ،احادیث اِس باب میں حدِ تواتر پر ہیں۔ ''صحاح'' میں حضرت عبداللّٰہ بن عمرورضی اللّٰہ تعالیٰ عنہما سے ہے: رسول اللّٰہ صلّٰی اللّٰہ

تعالیٰ علیہ وسلم نے اُن سے فرمایا:((ما یک فیك من كلّ شهر ثلاثة أيّام)) ، '' كياتمہيں ہر مہینے میں تین روز بے کافی نہیں ہیں؟!''عرض کی: یا رسول اللہ! یعنی میں اس سے زیادہ کی طاقت ركفتا ہوں،حضور بڑھائىي! فرمايا: '' يانچ''،عرض كى: يا رسول اللہ!،فرمايا: ''سات''،عرض كى: يارسول الله ! فرمايا: ''نو''،عرض کی : يارسول الله ! فرمايا: ''گيارهُ''،عرض کی : يارسول الله ! فرمايا: '' تو صوم داود رکھو! ایک دن روزہ، ایک دن إفطار''،عرض کی: مجھے اس سے افضل کی طاقت ہے، فرمایا: ((لا أفضل من ذلك))، اس ے أضل كچھنہيں، ((واقرأ القرآن في كلّ شهر)) '' ہرمہینے میں ایک ختم کیا کرو!''عرض کی : یا نبی اللہ ! فرمایا:'' تو ہر بیں دن میں''عرض کی : يا نبي الله! فرمايا: '' نوّ جردت دن مين''،عرض کي: يا نبي الله! فرمايا: ((فاقرأه في سبع، و لا تزد على ذلك)) " توسات دن مين ختم كيا كرو، اوراس پر نه بر ها وً! " ((إِنَّكَ لا تدري لعلَّك يطول بك عمر)) ''تهم ميں كيا خبر شايد تمهارى عمرطويل ہو''لينن أس وقت نہ نبھ سکے گا،عبداللہ رضی اللّٰد تعالیٰ عنہ فر ماتے ہیں : وہی ہواجو نبی صلّی اللّٰد تعالیٰ علیہ دسلّم نے فر مایا تھا کہ میں عمر طویل کو يَهْتِچا، فلمّا كبرتُ وددتُ إنّي كنتُ قبلتُ رخصة نبي الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم ["صحيح مسلم"، كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر لمَن تضرر به...إلخ، ر: ٢٧٣٠، ٢٧٤١، صـ ٤٧٣، ٢٧٥، ٤٧٦، ٤٧٦، و"صحيح البخاري"، كتاب الاستئذان، باب من ألقى له وسادة، ر: ٦٢٧٧، صـ٩٣ ، ١، و"سنن النسائي"، كتاب الصيام، =

= باب صوم خمسة أيّام من الشهر، ر: ٢٣٩٨، الجزء الرابع، صـ ٢٢٢، ٢٢٢ ]، وفي رواية: ياليتني! أخذتُ بالرخصة [ "صحيح مسلم"، كتاب الصيام ، باب النهي عن صوم الدهر لمّن تضرّر به...إلخ، ر: ٢٧٤٣، صـ ٤٧٦ ]، أسّ وقت مجمحة تمنا موتى كاش إمين في رسول الله تعالى الله تعالى عليه وسلم كى رخصت قبول كرلى موتى \_

اس حد مثر جلیل کا حرف حرف جیساالتزام قربات پردلیل باہر ہے، ہرذی علم، بلکہ ہر ذی فہم پر ظاہر ہے، اوّل تو خود ہی ارشادات عالیہ میں جا بجالفظ: ((کلّ)) موجود کہ ہر مہینے استے روز ے رکھو! ہر مہینے میں ایک ختم کرو! ہر بیں دن میں، ہردس دن میں، پھر التزام کا ایساا ہتما م نہ ہوتا تو ارشاد میں بتدریخ زیادت کی کیا حاجت تھی؟! اور اِن الفاظِ کریمہ کا کیا محصل ہوتا کہ اس سے نہ بڑھاؤ، شاید عمر طویل پاؤ؟ عبداللہ رضی اللہ تعالی عنہ بوڑ ھے ہوئے، جوانی کا زور وجوش کہاں؟!'' کاش'' کہہ کہہ کرتمنا کیں کرتے ہیں کہ اُس وقت رخصت مان لیتا تو کیا اچھا ہوتا! مگر

إى التزام سے ب شاه عبدالرحيم والدِ شاه ولى اللَّه كى وه حكايت جو أنہوں نے '' درّ الثمين '' وُ' إغتباه' وُ' أنفاس العارفين ' وغير ہا ميں ان سے نقل كى كه: '' ايام وفات اقدس ميں كچھ كھا نا حضور پُر نور صلى اللّٰه تعالى عليہ وسلم كى نياز كا لَكايا كرتے ، ايك سال كچھ نه ملا، بحضے چنوں اور گر پر نياز كردى، نہايت متبول بارگا و ب كس پناه ہو كى ' ["الدر الشمين "، الحديث الثانى والعشرون، صد ٦٦] يہى شاه صاحب '' به عمات ' ميں كھتے ہيں: '' از ينجاست حفظ أعراب مشاتخ ، ومواظبت زيارت قبور ايثان ، والتزام فاتحه خواندن ، وصدقه دادن برائے ايثان '' آهمات ' معات "، همعه ٦١ ، صد ٥٥] نيز ' اغتباه' ميں نتم خواجگان كى تركيب كھ كر كہتے ہيں: '' درخ تمام كند و برقد رے شير بنى فاتحه بنام خواجگان چشت عموماً بخواندن ، وحد از خدائے تعالى سوال نمايند، به ميں طور ہر روز بخوانده باشند' ["الانتباه في سلاسل أولياء "، ذكر طريقة حتم مواجكان چوار ميں مند ٢٩ ابتصر في الانتباه في سلاسل أولياء "، ذكر طريقة حتم

=داعى مايے !\_

رہی ملامت تارک کہ قنوجی غایتی نے گڑھی، ترک اگر بربنائے منع وا نکار ہوتو ضرور قابل ملامت ب، اگر چەلى محض مباح بى مو؛ كەمباح كوممنوع بتانا شرع مطبّر پرتىمت ألھانا ب، اور وه سخت حرام وواجب الملام ب، قال الله تعالى: ﴿وَلا تَقُوْلُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَالٌ وَّهَذَا حَرَامٌ لَّتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ﴾ [ب١٤، النحل: ١٦٦]، اوراگر بے نتع ہوتو باترک اصلی ہے یعنی سرے سے اس فعل کو کیا ہی نہیں ، اس پر ما نہ جن فیہ میں دقوع ملامت محض اِفتر اوتہمت، لاکھوں آ دمی مجلسِ شریف نہیں کرتے ، اُنہیں کون برا کہتا ہے؟! اور اگر طاری ہو، یعنی کرتے ہوئے چھوڑ دینا تو ایسا ترک اُمورِقربت میں ضرور مستحق ملامت ب،اور أسے اعتقادِ وجوب پاستیت سے ہر گز علاقہ نہیں۔ <sup>• دصحی</sup>حین' میں اُنہیںعبداللّہ رضی اللّہ تعالیٰ عنہ سے ہے : رسول اللّہ صلّی اللّہ تعالیٰ علیہ وسلم ف أن ي فرمايا: ((يا عبدالله! لا تكن مثل فلان كان يقوم الليل فترك قيام الليل)) ["صحيح البخاري"، كتاب التهجّد، باب ما يكره مَن ترك قيام الليل...إلخ، ر: ١١٥٢، صـ١٨٤، و"صحيح مسلم" كتاب الصيام ، باب النهى عن صوم الدهر لم تضرر به....إلخ، ر: ۲۷۳۳، صـ ٤٧٤]، ''اےعبدالله!فلال څخص کی طرح نه ہونا، وہ رات کو أتُه كر كچھفل پڑھا كرتا تھا، پھر چھوڑ ديۓ'۔امام نووى''شرح صحيح مسلم شريف'' أستمنائے عبداللدرضی اللد تعالیٰ عنہ کی شرح میں کہ'' کاش! میں نے رخصت قبول کر لی ہوتی'' فرماتے ہیں: معناه أنَّه كبر وعجز عن المحافظة على ما التزمه ووظفه على نفسه عند رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم، فشقَّ عليه فعله، ولا يمكنه تركه؛ لأنَّ النَّبي ـصلَّى الله تعالى عليه وسلّم ـ قال له: ((يا عبدالله! لا تكن مثل فلان كان يقوم الليل فترك قيام الليل))، وفي هذا الحديث وكلام ابن عمر أنَّه ينبغي الدوام على ما صار عادة من الخير، ولا يفرط فيه ["شرح صحيح مسلم" للنووي، كتاب الصيام ، باب النهي عن =

۳•۵

شيوع روزه ايام بيض كے اپنے زمانہ ميں كرامت كاتھم ديا'' أن فقيہ صاحب يا مصطنِ'' مجالس الا برار'' كا كلام كس فے قبول كيا؟! كيا صيام بيض باوجود يكه قرون قد يمه سے شائع، اور ہمار ے عصر ميں بھى صد ماہزار ہا آ دمى أن كا التزام كرتے ہيں، ركيس المانعين كے نزديك مكروہ ہيں؟ قول صاحبِ'' مجالس الا برار'' مباحثہ ميں پيش كرنا، جس كى روايت ودرايت پر مخالفين كو ہرگز اعتبار واعتماد نہيں، ايك عجيب بات ہے، اور حواله اين قيم ظاہرى كا أس سے زيادہ عجيب ۔ مكلفين باعتبارِشرع دوقتم اند: مشروع وغير مشروع، ومشروع آنست كه از ادله شرع ثابت گردد، وغير مشروع بخلاف آنست، وعد م شوت اين عمل از ادله شرع بالامين سرعان مين ماند مشروع بخلاف آنست، وعد م شوت اين عمل از ادله شرع بالامين

گرديده، پس غيرمشروع بود، و ادنے غيرِ مشروع مکروه باشد، في "خلاصة الکيداني" غير المشروع نوعان محرّم ومکروه''۔

= صوم الدهر لمَن تضرّر به... إلىن المحزء الثامن، صـ ٤٣ ]، ليمن برها لي ش اگر چه ال وردكا الترام مشقت ركمتا تها، محر تجهور ناممكن ندتها؛ كه بعد شروع ترك پر ملامت من كچ شے۔ يہاں سے ثابت ہوا كه أمور خير پر مداوَمت چا ہے، اور بحى أن ش كى ندكر يں امام محمود عينى 'عمرة القارى شرح ضح بخارى' [ "عمدة القاري شرح صحيح المحاري"، كتاب الإيمان، باب أحبّ الدين إلى الله أدومه، تحت ر: ٤٣، ١/١٠٨٠ يمن فرمات شي الا ذمّ الله تعالى من التزم فعل البرّ، ثمّ قطعه، بقوله تعالى: ﴿ وَرَهُبَانِيَّة ن ابْتَدَعُوْهَا ﴾ [ پ٧٢، الحديد: ٢٧ ] ۔

اقول: مشروعیت عمل مولِد کی اور ثبوت اُس کا قرآن وحدیث ودیگرادلهٔ شرع سے سابق گزرا،اور مشروع کو ہز در زبان غیر مشروع تھہرانا،اور مردود دمضمون کو دوباره پیش کرنا،اوراُسے()....



۲۰۰۷ فهرست آیات ِقر آ نیه

| صفحه    | آيتنمبر | سورت   | پاره | آيت                                                                                                            |
|---------|---------|--------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 189     | ٩       | البقرة | ١    | يُخَادِعُوْنَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ امَنُوْا                                                                    |
| 57      | 10      | البقرة | ١    | أَفَتُوْمِنُوْنَ بِبَعْضِ الْكِتٰلِ                                                                            |
| ra n    | 110     | البقرة | ١    | وَتَكْفُرُوْنَ بِبَعْضٍ<br>وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ<br>أَنْ يُّذْكَرَ فِيْهَا اسْمُهَ |
| 91      | 112     | البقرة | ١    | بَدِيْعُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ                                                                              |
| ۵۵      | 101     | البقرة | ۲    | وَكَذٰلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَّسَطاً                                                                       |
| 101     | 105     | البقرة | ۲    | فَاذْكُرُوْنِي أَذْكُرْكُمُ                                                                                    |
| 121,192 | 107     | البقرة | ۲    | إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّآ إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ                                                                   |
| 1++     | 140     | البقرة | ۲    | شَهُرُ رَمَضَانَ الْذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْانُ                                                              |
| 1++     | 140     | البقرة | ۲    | أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْان                                                                                       |
| 1720179 | 197     | البقرة | ۲    | فاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ                                                               |
| ١٩A     | 197     | البقرة | ۲    | حَمَا هَدَاكُمْ                                                                                                |
| 101     | r**     | البقرة | ۲    | فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوْا اللَّهَ                                                         |
|         |         |        |      | كَذِكْرِكُمُ ابْآءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً                                                                   |

|       | 1    | https://atau |    | bi.blogspot.com/                                                |
|-------|------|--------------|----|-----------------------------------------------------------------|
|       |      |              | ٣. | ^                                                               |
| 111   | ۳١   | آل عمران     | ٣  | قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي          |
|       |      |              |    | يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ               |
|       |      |              |    | وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ                                      |
| ۵۵    | 11+  | آل عمران     | ۴  | كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ                    |
| 110   | 119  | آل عمران     | ۴  | قُلْ مُوْتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْهُ               |
|       |      |              |    | مِبِذَاتِ الصُّدُوُر                                            |
| ٩٣    | 109  | آل عمران     | ۴  | فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنُتَ لَهُمُ وَلَوُ             |
|       |      |              |    | كُنْتَ فَظَّاً غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوْا                 |
|       |      |              |    | مِنْ حَوْلِك                                                    |
| 91    | 170  | آل عمران     | ۴  | لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ                 |
|       |      |              |    | بَعَثَ فِيْهِمُ رَسُولاً مِّنْ أَنْفُسِهِمُ                     |
|       |      |              |    | يَتْلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمُ                      |
|       |      |              |    | وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ                 |
|       |      |              |    | كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِيْنٍ                    |
| ۲     | ٣٣   | النساء       | ۵  | لَا تَقُرَبُوا الصَّلَاةَ                                       |
| 1∠    | ٣٣   | النساء       | ۵  | وَأَنْتُمْ سُكَارِ مِي                                          |
| imaim | ۸•   | النساء       | ۵  | مَنْ يُّطِعِ الرَّسُوْلَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ                 |
| 16*   | 1+1" | النساء       | ۵  | فَاذْكُرُوْا اللَّهَ قِيَاماً وَقَفْعُوْداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ |

|         |     |         |   | ,                                                            |
|---------|-----|---------|---|--------------------------------------------------------------|
| r+9     | 110 | النساء  | ۵ | وَمَنْ يُّشَاقِقِ الرَّسُوْلَ مِن مبَعْدِ مَا                |
|         |     |         |   | تَبَيَّنَ لَهُ الْهُلَاي وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ         |
|         |     |         |   | الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلَّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ            |
|         |     |         |   | جَهَنَّمَ وَسَآءَ تُ مَصِيُراً                               |
| ۵۵      | 110 | النساء  | ۵ | وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ                   |
| ۱۵۸     | ١٣٢ | النساء  | ۵ | لَا يَذْكُرُوْنَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيْلاً                    |
| 121612+ | ٣   | المائدة | ۲ | اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ                      |
| ۱∠+     | ٣   | المائدة | ۲ | الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ                       |
|         |     |         |   | وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ                 |
|         |     |         |   | لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْناً                                  |
| 100     | ٢٣  | المائدة | ۲ | فَاذُهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَا إِنَّا                 |
|         |     |         |   | هُهُنَا قَاعِدُوْنَ                                          |
| 177     | ٣٣  | المائدة | ۲ | إِنَّمَا جَزَآءُ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ |
| 109     | ∠٩  | المائدة | ۲ | كَانُوْا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُّنْكَرٍ فَعَلُوْهُ         |
|         |     |         |   | لَبِئْسَ مَا كَانُوْا يَفْعَلُوْنَ                           |
| rr*+    | 91  | المائدة | ۷ | فَهَلْ أَنْتُمْ مَنْتَهُوْنَ                                 |

۳+9

11+

| بِأَمُرُهُمْ مِبِالْمَعُرُوُفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ        | ٩  | الأعراف | 102 | ٩٣   |
|----------------------------------------------------------|----|---------|-----|------|
| الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ                |    |         |     |      |
| وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَآئِثَ وَيَضَعُ             |    |         |     |      |
| عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي               |    |         |     |      |
| كَانَتْ عَلَيْهِمْ                                       |    |         |     |      |
| عَزَّرُوْهُ وَنَصَرُوْهُ                                 | ٩  | الأعراف | 102 | 1+1  |
| وَاذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً                | ٩  | الأعراف | ۲+۵ | ۲۸ • |
| وَّخِيْفَةً وَّدُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ           |    |         |     |      |
| قُلِ الْأَنفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُوُلِ                   | ٩  | الأنفال | 1   | 111  |
| مَنْ يُّشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ                     | ٩  | الأنفال | 11- | 184  |
| فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَا | ٩  | الأنفال | 12  | 111  |
| رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى           |    |         |     |      |
| بَآَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا اسْتَجِيْبُوْا لِلَّهِ    | 9  | الأنفال | ٢٣  | 189  |
| وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا                     |    |         |     |      |
| يُحْيِيكُمُ                                              |    |         |     |      |
| لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ                       | ٩  | الأنفال | ۲2  | 188  |
| وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيْهِم     | ٩  | الأنفال | ٣٣  | ٩٣   |
| لَا يُحَرِّمُوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُوْلُهُ       | 1+ | التوبة  | 19  | 189  |

|               | hti | tps://atau | nnab: | i.blogspot.com/                                           |
|---------------|-----|------------|-------|-----------------------------------------------------------|
|               |     |            | ٣     | 1                                                         |
| ۵۹            | ٣١  | التوبة     | 1+    | اتَّخَذُوْا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً      |
|               |     |            |       | مِّنُ دُوْنِ اللَّهِ                                      |
| 100           | 69  | التوبة     | 1+    | سَيُؤْتِيْنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِمٍ وَرَسُوْلُهُ          |
| 177           | ۲۲  | التوبة     | 1+    | وَاللَّهُ وَرَسُوْلُهُ أَحَقُّ أَنْ يُرْضُوْهُ            |
| 100           | ۲۳  | التوبة     | 1+    | إِلاَّ أَنْ أَغْنِهُمُ اللَّهُ وَرَسُوْلُهُ مِنْ فَضْلِهِ |
| 177           | 9+  | التوبة     | ۱•    | كَذَبُوْا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ                            |
| 157           | 91  | التوبة     | 1+    | إِذَا نَصُحُوْا لِلَّهِ وَرَسُوْلِهِ                      |
| ٩٣            | IFA | التوبة     | н     | لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوْلٌ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ             |
|               |     |            |       | عَزِيْزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتَمْ حَرِيْصٌ                   |
|               |     |            |       | عَلَيْكُمْ مِبِالْمُؤْمِنِيْنَ رَؤُوُفٌ رَّحِيْم          |
| ٩٨            | ۵۸  | يونس       | н     | قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ                      |
|               |     |            |       | فَبِذَٰلِكَ فَلْيَفُرَحُوْا                               |
| 90            | ۵   | إبراهيم    | ١٣    | وَذَكِّرُهُمْ مَبِأَيَّامِ اللَّهِ                        |
| 119           | 4   | إبراهيم    | ١٣    | لَئِنُ شَكَرْتُمُ لَأَزِيْدَنَّكُم                        |
| 6 <b>7</b> 04 | IIY | النحل      | 10    | لَا تَقُوْلُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ                |
| ٣+٣           |     |            |       | الْكَذِبَ هٰذَا حَلَالٌ وَّهٰذَا حَرَامٌ                  |
|               |     |            |       | لَّتَفْتَرُوْا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ                    |
| 1611169       | 1   | الإسراء    | 10    | سُبْحُنَ الَّذِي أَسُرِ'ى                                 |

|       |              |          | P.1 | F                                                              |
|-------|--------------|----------|-----|----------------------------------------------------------------|
| 112   | 1            | الإسراء  | ۱۵  | سُبْحْنَ الَّذِيْ أَسُرْى بِعَبْدِمٍ لَيْلاً                   |
|       |              |          |     | مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى                             |
|       |              |          |     | الْمَسْجِدِ الْأَقْطى                                          |
| 117   | 1            | الكهف    | 10  | ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِم               |
|       |              |          |     | الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجاً                        |
| 119   | ١٣           | طه       | M   | أَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِيُ                                   |
| 191   | 41           | الأنبياء | 12  | فَأْتُوا بِهِ عَلَى أَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُوْنَ |
| ۹۸،۹۳ | 1+2          | الأنبياء | 12  | وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لَّلْعَالَمِيْن             |
| ۳۷،   | ۴.           | النور    | i٨  | وَمَنْ لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوُراً فَمَا لَهُ          |
| 19+   |              |          |     | مِنْ نُوْدٍ                                                    |
| 11-1  | ሮለ           | النور    | ١A  | إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُوُلِهِ                        |
| 117   | 1            | الفرقان  | i٨  | تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى                   |
|       |              |          |     | عَبْدِهٍ لِيَكُوْنَ لِلْعَالَمِيْنَ نَذِيْراً                  |
| 100   | r <b>r</b> ∠ | الشعراء  | 19  | وَسَيَعْلَمُ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْآ أَيَّ                        |
|       |              |          |     | مُنْقَلَبٍ يَّنْقَلِبُوْنَ                                     |
| 179   | ۲۲           | النمل    | ۲۰  | بَلْ هُمُ فِي شَكٍّ مِّنْهَا بَلْ هُمُ                         |
|       |              |          |     | مِّنْهَا عَمُوْنَ                                              |
| 11-1  | 19           | الأحزاب  | ۲١  | إِنْ كُنْتُنَّ تُوِدْنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ                   |
| 184   | ٣٩           | الأحزاب  | ٢٢  | إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُوْلُهُ أَمْراً                       |

|        |       |         | ۳۱ | <i>a</i>                                                        |
|--------|-------|---------|----|-----------------------------------------------------------------|
| 11*+   | ۳۱    | الأحزاب | ٢٢ | يَآَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا اذْكُرُوْا للَّهَ                |
|        |       |         |    | ذِكُراً كَثِيْراً                                               |
| IQVILL | ٣١    | الأحزاب | ٢٢ | ٱُذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيْراً                            |
| 172    | ۶Y    | الأحزاب | ۲۲ | إِنَّ اللُّه وَمَلْئِكَتَه                                      |
| ٨٢     | ٢۵    | الأحزاب | ۲۲ | إِنَّ اللَّهَ وَمَلْئِكَتَهُ يُصَلُّوُنَ عَلَى النَّبِي         |
| 177    | ۵۷    | الأحزاب | ٢٢ | إِنَّ الَّذِيْنَ يُؤْذُوُنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ                |
| ۴۸∠    | 50    | المؤمن  | ٢٣ | كَذٰلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ                    |
|        |       |         |    | مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ                                            |
| 1+1    | ٩     | الفتح   | ٢٦ | لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقُّرُوه |
| 111    | 1+    | الفتح   | ٢٦ | إِنَّ الْذِيْنَ يُبَايِعُوْنَكَ إِنَّمَا                        |
|        |       |         |    | يُبَايِعُوْنَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيْهِمُ          |
| ٩८     | 19    | الفتح   | ۲٦ | رُحْمَاءُ بَينَهُمُ                                             |
| 177    | 1     | الحجرات | ٢٦ | لَا تُقَدِّمُوْا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُوْلِهِ             |
| 179    | ٣.    | النحم   | ۲Z | ذَٰلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ                            |
| ١٢٣    | 17_16 | الرحمن  | ۲Z | خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ                              |
|        |       |         |    | كَالْفَخَّارِ ٥ وَخَلَقَ الْجَانَّ مِن مَّارِجٍ                 |
|        |       |         |    | مِّنُ نَّارٍ ٥ فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانٍ         |
| 1172   | 11    | الحديد  | ۲2 | مَنْ ذَا أَلَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَنا               |

| https:// | ′ataunnabi.l | blogspot.com/ |
|----------|--------------|---------------|
|----------|--------------|---------------|

|          |    |          | ٣١ | Y                                                   |
|----------|----|----------|----|-----------------------------------------------------|
| ·01      | ۲١ | الحديد   | ۲2 | ذَٰلِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ      |
| 142      |    |          |    | وَاللَّهُ ذُوْ الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ                |
| r+0.91   | ۲۷ | الحديد   | ۲Z | وَرَهْبَانِيَّة <sub>َ نِ</sub> ابْتَدَعُوهَا       |
| 11-1     | ۲۰ | المجادلة | ٢٨ | إِنَّ الَّذِيْنَ يُحَادُّونَ اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ   |
| 184      | ۷  | الحشر    | ۴۸ | مَا أَفَآءَ اللَّهُ عَلَى رَسُوْلِهِ مِنْ أَهْلِ    |
|          |    |          |    | الْقُراى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي |
| 157      | ۸  | الحشر    | ٢٨ | يَنْصُرُوْنَ اللَّهَ وَرَسُوْلَه                    |
| 119      | ۸  | الصف     | ۴۸ | وَاللَّهُ مُتِمَّ نُوْرِهِ                          |
| 11-9-112 | ٩  | الصف     | ٢٨ | هُوَ الَّذِيُ أَرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدَاي       |
| 11-9     | 1+ | الجمعة   | ٢٨ | وَاذْكُرُوْا اللَّهَ كَثِيراً                       |
| 17690    | 11 | الضحى    | ٣• | وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ               |
| riyapr   | ۴  | ألم نشرح | ٣• | وَرَفَعْنَالَكَ ذِكُرَكَ                            |
| 117      | 1  | الكوثر   | ٣. | إِنَّا أَعْطَيْنَكَ الْكُوْثَرَ                     |

فهرست إحاديث

| صفحهبر      | حديث                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| 1217        | آلله ما أجلسكم إلّا ذلك                                |
| ٢٢٦         | آمنت بكتابك الذي أنزلت وبنبيِّك الذي أرسلت             |
| 150         | آية الإيمان حبَّ الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار       |
| ۵۵          | اتّبعوا السواد الأعظم إلخ                              |
| ٣+ ٣        | اتّبعوا السواد الأعظم فإنّه من شدّ شدّ في النار        |
| 1009        | اتَّقوا مواضع التهم                                    |
| ۳+۱         | أحبّ الأعمال إلى الله أدومها وإن قلّ                   |
| 111         | اجتمعن في يوم كذا وكذا في مكان كذا وكذا                |
| ٣           | إذا أمرتكم بشيء من أمر دينكم فخذوا به وإذا أمرتكم      |
| <b>1</b> 12 | إذا ذكرتُ ذكرتَ معي                                    |
| 144         | إذا رأيت عبدي يكثر ذكري فأنا أذنت له في ذلك وأنا أحبّه |
| ٦٢          | إذا لم تستحي فاصنع ما شئت                              |
| 1+4         | إذا مررتم برياض الحنَّة فارتعوا                        |
| ١٣٣         | اشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله                           |
| ٢۵          | أصحابي                                                 |
| 100         | أظننتِ أن يحيف الله عليكِ ورسوله                       |

| ۳١ | ١٩. |  |
|----|-----|--|
|    |     |  |

| 141    | إلى هدى                                                     |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| 111    | الآن يا عمرا إلخ                                            |
| 14+    | الحمد لله على كلّ حال                                       |
| ۱∠۳    | أما إنّي لم أستحلفكم تهمة لكم                               |
| 1+4    | أمّا أحدهما فرأى فرجة في حلقة فجلس فيها                     |
| 100    | إِنَّ أُوليائي من عبادي وأحبَّائي                           |
| IM     | إِنَّ ذكر الله تعالى شفاء وإنَّ ذكر الناس داء               |
| r+r    | إِنَّكَ لا تدري لعلّك يطول بك عمر                           |
| 1+11   | إِنَّ اللَّه تعالى يؤيِّد حسَّان بروح القدس ما نافح أو فاخر |
| ۱۵۸    | إِنَّ للله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر         |
| 134    | إنَّما الأعمال بالنيَّات وإنَّما لكلِّ امرئ ما نوى          |
| 100    | إِنَّما الصلاة لقراءة القرآن وذكر الله تعالى                |
| rri    | أوفي نذرك                                                   |
| 104    | أهل مجلس الذكر                                              |
| 147    | أيّما داع دعا إلى هدى فاتّبع، فإنَّ له مثل أجور مَن تبعه    |
| ۵۸     | بأيّهم اقتديتم اهتديتم                                      |
| ٢٧٦    | بنبيِّك الذي أرسلت                                          |
| 117:97 | التحدّث بنعمة الله شكر وتركه كفر                            |
| 92     | تهادوا تحابوا                                               |

| 92    | تهادوا تزدادوا حبًّا                                            |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ٩८    | تهادوا فإنَّ الهدية تضعف الحبِّ                                 |
| ٩८    | تهادوا فإنَّ الهدية تذهب وحر الصدر                              |
| 1717  | ثمانية أبغض خليقة الله إليه يوم القيامة                         |
| 1+4   | حلق أهل الذكر                                                   |
| 100   | حلق الذكر                                                       |
| 177   | خيار أمّتي من دعا إلى الله تعالى وحبّب عباده إليه               |
| ۵۵٬۳۵ | خير أمّتي قرني إلخ                                              |
| ٣٩    | خير الحديث كتاب الله إلخ                                        |
| 141   | دع عنك معاذاً فإنَّ الله يباهي به الملائكة                      |
| ۱۳۵   | الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلَّا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر |
| 100   | ذكر الأنبياء من العبادات وذكر الصالحين كفَّارة                  |
| 100   | ذكر عليٍّ عبادة                                                 |
| 11+   | ربّ مبلغإلخ                                                     |
| 1+9   | سأخبركم بأوّل أمري دعوة إبراهيم وبشارة عيسى ورؤيا               |
| 100   | السلام عليك أيَّها النبي ورحمة الله وبركاته                     |
| 107   | سيعلم أهل الحمع من أهل الكرم                                    |
| ٦٢    | شرَّ الأمور محدثاتها                                            |
| 104   | الشيطان يلتقم قلب ابن آدم فإذا ذكر الله خنس عنده                |

۲12

| ran  | صلّوا كما رأيتموني أصلّي                                          |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| ٥٣   | ضلالة                                                             |
| 1019 | عند ذكر الصالحين تنزّل الرحمة                                     |
| ٣٩   | عليكم بسنّتي إلخ                                                  |
| 104  | غنيمة محالس الذكر الحنَّة                                         |
| 110  | فأكثروا عليٌّ من الصلاة فيه                                       |
| r•r  | فاقرأه في سبع ولا تزد على ذلك                                     |
| ٢٧٦  | فإن متّ من ليلتك متّ وأنت على الفطرة                              |
| 170  | فإنّه إذا أثنى عليه فقد شكره وإن كتمه فقد كفر                     |
| 110  | فنحن أحقّ وأولى بموسى منكم                                        |
| 11-  | فيقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم                         |
| 110  | فيه خلق آدم                                                       |
| 1117 | فيه ولدتّ وفيه أنزل عليّ                                          |
| 1+17 | قد سمعت كلامكم وعجبكم إنَّ إبراهيم خليل الله وهو كذلك             |
| 11+  | قد سمعتك يا بلال! وأنت تقرأ من هذه السورة ومن هذه السورة          |
| ٢۵   | قرني                                                              |
| ۳۲۳  | قولوا: اللهمّ صلّى على محمّد                                      |
| 100  | كلام ابن آدم كلَّه عليه لا له إلَّا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر |
| ۱۲٦  | كلاهما على خير وأحدهما أفضل من صاحبه                              |

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| ۳+۳   | كلّكلّ                                                    |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| ۵٢    | كلّ بدعة                                                  |
| M400+ | كلَّ بدعة ضلالة                                           |
| ١٣٣   | كلِّ شيء ليس من ذكر الله فهو لهو ولعب إلَّا أن يكون أربعة |
| 111   | كلَّكم قد أصاب                                            |
| 100   | كلّ محلس يذكر اسم الله فيه تحفّ به الملائكة               |
| ۵٢    | كلّ محدث بدعة وكلّ بدعة ضلالة                             |
| ٣+٢   | لا أفضل من ذلك                                            |
| 129   | لا تجالسوهم ولا تشاربوهم ولا تؤاكلوهم ولا تناكحوهم        |
| 129   | لا تسلّموا عليهم                                          |
| 129   | لا تصلُّوا عليهم ولا تصلُّوا معهم                         |
| r#9   | لا تعودوهم وإن ماتوا فلا تشهدوهم                          |
| 162   | لا تكثر الكلام بغير ذكر الله تعالى فإنَّ كثرة الكلام      |
| 177   | لا، والذي نفسي بيده! حتّى أكون أحبّ إليك من نفسك          |
| 10+   | لا يذكرني في ملأ إلّا ذكرته في الرفيق الأعلى              |
| 191   | لا ينبغي لامرئ شهد مقاماً فيه حقٍّ إلَّا تكلم به          |
| 177   | لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبَّ إليه من والده وولده         |
| 1899  | لا يحبّ عليّاً منافق ولا يبغضه مؤمن                       |
| ۲۷    | لا يصلّينّ أحد العصر إلّا في بني قريظة إلخ                |

https://ataunnabi.blogspot.com/

لا يقعد قوم يذكرون الله إلا حفَّتهم الملائكة..... 1096189 لأن أذكر الله تعالى مع قوم بعد صلاة الفحر..... 101 لئن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربِّك..... 100 لن يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبٍّ إليه من نفسه..... 122 ليبلغ الشاهد الغائب..... 11+ ليس يتحسّر أهل الجنّة إلّا على ساعة مرّت بهم..... 162 ما اجتمع قوم ثمّ تفرّقوا عن غير ذكر الله وصلاة على النبيّ... IMA ما أجلسكم هاهنا..... ۳2۱ ما أنحيته ولكنّ الله انتحاه...... 114 ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن... إلخ..... 2٨ ما من ساعة تمرّ بابن آدم ليذكر الله فيها بخير إلّا تحسّر عليها 162 ما من قوم اجتمعوا في محلس فتفرّقوا..... 164 ما من قوم اجتمعوا يذكرون الله ـعزّ وجل ـ.... 108 ما من قوم يقومون من مجلس لا يذكرون الله ـعزّ وحلّ ـ فيه 162 ما يكفيك من كلِّ شهر ثلاثة أيّام..... ۳•۲ مثل البيت الذي يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه... 104 مثل الذي يذكر ربَّه والذي لا يذكر ربَّه مثل الحي والميَّت... 100 مجالس الذكر ..... 153 1+4 مجالس العلم.....

| 124         | المرء مع من أحبَّ                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| 1899        | من آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذي الله                     |
| 170         | من أبلى بلاء فذكره فقد شكر وإن كتمه فقد كفره                   |
| 150         | من أحبّ شيئاً أكثر من ذكره                                     |
| 124         | من أحبّني كان معي في الجنّة                                    |
| 71          | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو مردود                      |
| ٣٣          | من أطاع الله فقد ذكر الله وإن قلّت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن |
| 141         | من أكثر ذكر الله أحبِّه الله                                   |
| ٢٣٩         | من تشبّه بقوم فهو منهم                                         |
| 141         | من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه                |
| ٣٢          | من رآني في المنام فقد رآني                                     |
| ٣٢          | من رآني فقد رآني الحق                                          |
| ٥٣          | من سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة                                  |
| ۲+۳         | من شذَّ شذٍّ في النار                                          |
| 170         | من شكر النعمة إفشاؤها                                          |
| ٣٢          | من عمل عملًا ليس عليه أمرنا فهو ردّ                            |
| <b>r∠</b> + | من فارق الحماعة شبراً فقد خلع رقبة الإسلام من عنقه             |
| Irz         | من قعد مقعداً لم يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة           |
| 110         | نحن أولى بموسى منكم فأمر بصومه                                 |

۳۲۲

| ٥٣    | نعمت البدعة هذه                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 166   | نهينا عن الكلام في الصلاة إلَّا بالقرآن والذكر              |
| ***   | واقرأ القرآن في كلّ شهر                                     |
| 1717  | والذين إذا دعوا إلى الله ورسوله كانوا بطاء                  |
| 11-0  | ولا يزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتّى أحببته فإذا أحببته  |
| 1+9   | ولدتّ من نكاح لا من سفاح                                    |
| ۸۳    | ويفعلون ما لا يؤمرون                                        |
| 11-2  | يا ابن آدم! أستطعمتك فلم تطعمني                             |
| 1177  | يا ابن آدم! أستسقيتك فلم تسقني                              |
| 1177  | با ابن آدم! مرضت فلم تعدني                                  |
| ۳.۴   | با عبد الله! لا تكن مثل فلان كان يقوم الليل فترك قيام الليل |
| 101   | بأيّها الناس إنَّ لله سرايا من الملائكة                     |
| 172   | يا محمّد!                                                   |
| 223   | با محمد! إنّي أتوجّه بك إلى ربّي                            |
| 17+   | يرحم الله ابن رواحة أنَّه يحبَّ المحالس التي                |
| 10+   | بقول الله تعالى: أنا عند ظنَّ عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني   |
| 15.19 | يقولون ما لا يفعلون                                         |
| ۲ZA   | بمرقون من الدين، ثمّ لا يعودون فيه                          |
| 1179  | بوشك الفرات أن يحسر عن كنز من ذهب                           |

مآخذ ومراجع

\_ أحكام الأحكام\_ \_إحياء علوم الدين، الغزالي (ت٥٠٥هـ)، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٦هـ، ط١\_ \_ الاختيار لتعليل المختار، الموصلي (ت٦٨٣هـ)، تحقيق عبداللطيف محمد عبدالرحمن، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١٩هـ، ط١٠ \_ الأدب المفرَد، البخاري (ت٢٥٦هـ)، تحقيق عادل سعد، مكة المكرمة، مكتبة نزار مصطفى الباز ١٤٢٥ه ط١٠ \_ الدرر السنيَّة في الردِّ على الوهابية ، أحمد بن زيني دحلان (ت١٣٠٤هـ)\_ \_ الأذكار من كلام سيّد الأبرار، النووي (ت٦٧٦هـ)، جدّة: دار المنهاج، ١٤٢٥هـ، ط١\_ \_ إرشاد الساري شرح صحيح البخاري، القسطلاني (ت٩٢٣هـ)، بيروت: دار الفكر ١٤٢١\_

\_ الأشباه والنظائر، ابن نحيم (ت٩٧٠هـ) تحقيق الدكتور محمد مطيع الحافظ، دمشق: دار الفكر ١٩٩٩م\_

\_ أشعّة اللمعات في شرح المشكاة، الشيخ عبدالحق المحدّث الدهلوي (ت٥٢ ٥ ١ ٩هـ)، نولكشور: مطبع نامي\_ \_ الانتباه في سلاسل أولياء، الشاه ولي الله الدهلوي (ت١١٧٦هـ)، فيصل

آباد: كتب خانه علوية رضوية\_ \_ أنوارالتنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي (ت٥٨٥هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي١٣١٧هـ ط١ (طبع مع مجموعة التفاسير) \_ \_ البحر الرائق، زين بن إبراهيم ابن نحَيم (ت ٩٧٠هـ)، تحقيق الشيخ زكريا عميرات، كوئتة: مكتبة رشيدية\_ \_ بدائع الصنائع، الكاساني (ت٨٧ههـ)، تحقيق محمد عدنان بن ياسين درويش، بشاور: المكتبة الحقّانية\_ \_ تاريخ ابن النجار (ت٦٤٣هـ)، تحقيق صدقى محمد جميل العطّار، ييروت: دار الفكر ٢٤٢٤هـ ط١٠ \_ تاريخ دمشق، ابن عساكر (ت٧١٥هـ)، تحقيق على شيري، بيروت: دار الفكر١٤١٩هـ، ط١\_ \_ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، الزَيلعي (ت٧٦٢هـ)، كوئتة: دار الإشاعة العربية\_ \_ التحنيس والمزيد، المَرغيناني (ت٩٩هـ)، تحقيق الدكتور محمد أميّه المكيّ، كراتشي: إدارة القرآن والعلوم الإسلامية ٤٢٤ ١هـ، ط١ \_ \_ تحرير الأصول، ابن الهمام (ت٨٦١هـ)، بيروت: دار الفكر١٤١٧هـ، ط۱\_ \_ تحفة الأخيار على الدرّ المختار، إبراهيم الحلبي (ت٥٩٥٦)، مخطوط\_

\_ تحفة اثناء عشرية، عبد العزيز الدهلوي (ت١٢٣٩هـ)، لاهور: سهيل

أكادمي١٣٩٥هـ، ط١\_ \_ الترغيب، أبو القاسم (ت٥٣٥هـ)\_ \_ الترغيب في فضائل الأعمال، ابن شاهين (ت٣٨٥هـ)، تحقيق صالح أحمد مصلح الوعيل، السعودية: دار ابن الحوزي ٢٠ ٤٢ هـ \_ تفسير فتح العزيز، عبد العزيز الدهلوي (ت١٢٣٩هـ)، پشاور: قديمي کتب خانه\_ \_ التقرير والتحبير في شرح التحرير، ابن أمير الحاج (ت٨٧٩هـ)، بيروت: دار الفكر١٤١٧هـ ط١٠ \_ تلخيص الحبير، العسقلاني (ت٢٥٨هـ)، تحقيق السيّد عبدالله هاشم اليماني المدني، المدينة المنورة ١٣٨٤هـ \_ \_ التلويح، السعد التفتازاني (ت٧٩١هـ)، تحقيق محمد عدنان درويش، بيروت: دار الأرقم ١٤١٩هـ ط١٠ \_ تنبيه السفيه \_ \_ التنقيح، صدر الشريعة (ت٧٤٧هـ)، تحقيق محمد عدنان درويش، بيروت: دار الأرقم ١٤١٩هـ، ط١-\_ التوبيخ والتنبيه، أبو الشيخ الأصبهاني (ت٣٦٩هـ)\_ \_ التيسير في شرح الحامع الصغير، المناوي (ت١٠٣١هـ)، تحقيق الدكتور مصطفى محمد الذهبي، مصر: دار الحديث ١٤٢١ه ط١-\_ جامع الترمذي (ت٢٧٩هـ)، الرياض: دار السلام ٢٤١هـ، ط١ \_

\_ خير الحاري شرح صحيح البخاري، يعقوب البمباني\_

| _ الدرّ الثمين، الشاه ولي الله الدهلوي (ت١١٧٦هـ)، كراتشي: مير محمد     |
|------------------------------------------------------------------------|
| کتب خانه_                                                              |
| _ الدرّ المختار شرح تنوير الأ بصار، الحصكفي (ت١٠٨٨هـ)، بلوچستان:       |
| أمين كتب خانه، ودمشق: دار الثقافة والتراث، وبولاق: دار الطباعة         |
| المصرية_                                                               |
| _ دلائل الخيرات، الحزولي (ت٨٧٠هـ)، فيضان سنحري فاؤنڈيشن                |
| ٢٠٠٥ (مطبوع مع محموعة وظائف)_                                          |
| _ ديوان حسّان بن ثابت الأنصاري (ت٤٥هـ)، مير محمد كتب خانه،             |
| (مطبوع مع شرحه)_                                                       |
| _ الذخيرة البرهانية، محمود البخاري (ت٦١٦هـ)، مخطوط_                    |
| _ ذمَّ الغيبة والنميمة، لابن أبي الدنيا (ت٢٨١هـ)_                      |
| _ ردّ المحتار، ابن عابدين الشامي (ت٢٥٢هـ)، تحقيق الدكتور حسام          |
| الدين فرفور، دمشق: دار الثقافة والتراث ١٤٢١هـ، ط١، وبولاق: دار الطباعة |
| المصرية_                                                               |
| _ رمز الحقائق شرح كنز الدقائق، العيني (ت٥٥٨هـ)، كوئثه: المكتبة         |
| الحبيبة_                                                               |
| _ سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، الإمام يوسف الشامي             |
| (ت٤٢٢هـ)، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، بيروت: دار الكتب          |
| العلمية ٤١٤ هـ، ط١_                                                    |

| _ سرور القلوب بذكر المحبوب، نقيعليخان (ت١٢٩٧هـ)، لاهور: شبير         |
|----------------------------------------------------------------------|
| برادرزه ۲۰ ۲۵ ه.، ط۳_                                                |
| _ سنن أبي داود (ت٢٧٥هـ)، الرياض: دار السّلام ٢٤٠ هـ، ط١٠             |
| _ سنن ابن ماجه (ت٢٧٥هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي ١٤٢١هـ،      |
| ط۱_                                                                  |
| _ سنن الدارمي (ت٥٥٥ هـ)، تحقيق فواز أحمد زمرلي، بيروت: دار الكتاب    |
| العربي١٤٠٧هـ، ط١_                                                    |
| _ سنن سعيد بن منصور (ت٢٢٧هـ)، تحقيق سعد بن عبد الله بن عبد           |
| العزيز آل حميد، الرياض: دار العصيمي ٢٤١٤هـ ط١٠                       |
| _ السنن الكبرى، البيهقي (ت٥٨ه٤هـ)، ملتان: إداره تاليفات أشرفية_      |
| _ السنن الكبرى، النّسائي (ت٣٠٣هـ)، تحقيق عبدالغفّار سليمان البنداري، |
| بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١١هـ، ط١٠_                                |
| _ سنن النّسائي (ت٣٠٣هـ)، تحقيق صدقي جميل العطّار، بيروت: دار         |
| الفكره١٤٢هـ                                                          |
| _ الشفاء بتعريف حقوق المصطفى، قاضي عياض (ت٤٤٥هـ)، تحقيق              |
| عبد السلام محمد أمين، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٢هـ ط٢_            |
| _ شرح الزرقاني على الموطَّأ، الزرقاني (ت١١٢٢هـ)، بيروت: دار الحيل_   |
| _ شرح سِفر السعادة، الشيخ عبدالحق المحدّث الدهلوي (ت٢٥٥٢هـ)،         |
| سکهر: مکتبه نوریه رضویه ۱۳۹۸هـ، ط٤_                                  |

| _ شرح السنَّة، البغوي (ت١٦٥هـ)، تحقيق سعيد محمد اللحَّام، بيروت:  |
|-------------------------------------------------------------------|
| دار الفكر ٩ ١ ٤ ٩هــ                                              |
| _ شرح الطحاوي، الإسبيحابي (ت٥٣٥هـ)_                               |
| _ شُعب الإيمان، البيهقي (ت٤٥٨هـ)، تحقيق حمدي الدمرداش محمد        |
| العدل، بيروت: دار الفكر ١٤٢٤هـ، ط١_                               |
| _ شرح عين العلم وزين الحلم، القاري (ت١٤١٤هـ)، بيروت: دار المعرفة_ |
| _ شرح معاني الآثار، الطحاوي (ت٢١٦هـ)، تحقيق إبراهيم شمس الدين،    |
| كراتشي: قديمي كتب خانه_                                           |
| _ شرح المقاصد، التفتازاني (ت٧٩٣هـ)، تحقيق الدكتور عبد الرحمن      |
| عميرة، منشورات الشريف الرضي ١٤٠٩هـ، ط١_                           |
| _ شرح النقاية، البرجندي (ت٩٣٢هـ)، لكنؤ، نولكشور_                  |
| _ شرح الوقاية، صدر الشريعة (ت٧٤٧هـ)، بشاور: مكتبة علوم إسلامية_   |
| _ صحيح ابن حِبّان (ت٢٥٤هـ)، بيروت: بيت الأفكار الدولية ٢٠٠٤م_     |
| _ صحيح ابن خزيمة (ت٣١١هـ)، تحقيق محمد مصطفى الأعظمي،              |
| بيروت: المكتب الإسلامي ١٣٩٠هـ                                     |
| _ صحيح البخاري (ت٢٥٦هـ)، الرياض: دار السِّلام١٤١٩هـ، ط٢_          |
| _ صحيح مسلم (ت٢٦١هـ)، الرياض: دار السّلام ١٤١٩هـ، ط١٠_            |
| _ الضعفاء الكبير، العقيلي (ت٣٢٣هـ) تحقيق الدكتور عبد المعطي أمين  |
| قلعجي، بيروت: دار الكتب العلمية ٤ ٠ ٤ ١ هـ ط ١ _                  |

| ـ الطريقة المحمدية، البركلي (ت٩٨١هـ)، مصر: دار الطباعة العامرة        |
|-----------------------------------------------------------------------|
| -۵۱۲۹.                                                                |
| _ عقود الدرية في تنقيح الفتاوي الحامدية، ابن عابدين الشامي            |
| (ت١٢٥٢هـ)، مصر: المطبعة الميمنية٦ ١٣٠ هـ                              |
| _ عمدة القاري، العيني (ت٥٥٨هـ)، تحقيق صدقي جميل العطّار، بيروت:       |
| دار الفکر ۱٤۱۸هـ، ط۱_                                                 |
| _ العناية شرح الهداية، أكمل الدين البابرتي (ت٧٨٦هـ)، بيروت: دار إحياء |
| لتراث العربي (هامش "فتح القدير")_                                     |
| ـ عين العلم وزين الحلم، محمد بن عثمان البلخي (ت٨٣٠هـ)، بيروت:         |
| دار المعرفة (مطبوع مع شرحه)_                                          |
| _ الغاية شرح الهد اية، إبراهيم السروجي (ت ١ ٧ هـ)_                    |
| ـ غمز عيون البصائر شرح الأشباه والنظائر، الحموي (ت١٠٩٨هـ)،            |
| يروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٥هـ، ط١٠_                                  |
| ـ غنية ذوي الأحكام، الشرنبلالي (ت١٠٦٩هـ)، إستانبول (هامش "درر         |
| لحكّام")_                                                             |
| ـ الغنية لطالبي طريق الحقّ عزّ وجل، الحيلاني (ت٢٥٥هـ)، تحقيق أبو      |
| عبد الرحمن عويضة، بيروت: دار الكتب العلمية١٤١٧هـ، ط١_                 |
| ـ غنية المتملي في شرح منية المصلّي، إبراهيم الحلبي (ت٥٩٥٦ـ)، لاهور:   |
| سھيل آکادمي_                                                          |

| _ الفتاوي البزا زية، الكردري (ت٨٢٧هـ)، بشاور: المكتبة الحقانية_      |
|----------------------------------------------------------------------|
| _ الفتاوى الخانية، الإمام قاضي خان (ت٥٩٢هـ)، بشاور: المكتبة          |
| الحقانية_                                                            |
| _ الفتاوي الكبري الفقهيَّة، ابن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ)، القاهرة: مكتبة |
| ومطبعة المشهد الحسيني_                                               |
| _ الفتاوي الهندية، الشيخ نظام (ت١١٦١هـ) وجماعة من علماء الهند        |
| الأعلام، بشاور: المكتبة الحقّانية_                                   |
| _ فتح الباري شرح صحيح البخاري، العسقلاني (ت٢٥٨هـ)، تحقيق عبد         |
| العزيز بن الباز، القاهرة: دار الحد يث ٢٤ ٢٤ هـ _                     |
| _ فتح القدير، ابن الهمام (ت٦٨٦هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي_   |
| _ فتح المبين لشرح الأربعين، ابن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ)، مصر: دار       |
| إحياء الكتب العربية_                                                 |
| _ الفردوس بمأثور الخطاب، الديلمي (ت٥٩٥هـ)، تحقيق السعيد بن           |
| بسيوني زغلول، بيروت: دار الكتب العلمية ١٩٨٦م، ط١_                    |
| _ فيوض الحرمين (مترجم بالأردية)، شاه ولي الله المحدّث الدهلوي        |
| (ت١١٧٦هـ)، كراتشي: دار الإشاعة ١٤١٤هـ، ط١-                           |
| _ قنية المنية لتتميم الغنية، الزاهدي (ت٥٨هـ)، مخطوط_                 |
| _ القول الجميل (مترجم بالأردية)، شاه ولي الله (ت١١٧٦هـ)، لاهور:      |
| مكتبة رحمانية، أردو بازار_                                           |

\_ الكافي، النسفي (ت ٢١٠ هـ)، مخطوط\_ \_ كتاب التحقيق، عبد العزيز البخاري (ت٧٣٠هـ)، كراتشي: مير محمد کتب خانه\_ \_ كتاب المجروحين من المحدِّثين والضعفاء والمتروكين، ابن حبان (ت٢٥٤هـ)، تحقيق محمود إبراهيم زايد، بيروت: دار المعرفة ١٤١٢هـ \_ كشف الخفاء ومزيل الإلباس، العجلوني (ت١١٦٢هـ)، تحقيق الشيخ يوسف الحاج أحمد، دمشق: مكتبة العلم الحديث ١٤٢٢هـ ط١\_ \_ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، حاجي خليفة (ت١٠٦٧هـ)، ييروت: دار الفكر ١٤١٩هـ \_ كنز العمّال في سنن الأ قوال والأفعال، المتقى الهندي (ت٩٧٥هـ)، تحقيق محمود عمر الدمياطي، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٤هـ \_ كلمة الحق، بهوپالي (ت١٣٠٧هـ)\_ \_ ما ثبت من السُنَّة في أيَّام السَنة، الشيخ المحقِّق عبدالحقَّ المحدَّث الدهلوي (ت٢٥٥٦هـ)، لاهور: إدارهُ نعيميه رضويه سواد أعظم، ط٢ (طبع مع ترجمته المسمّى بـ "ما أنعم على الأمّة")\_ \_ مأة مسائل، إسحاق الدهلوي \_ \_ محمع بحار الأنوار في غرائب التنزيل ولطائف الأخبار، الفتني (ت٩٨٦هـ)، المدينة المنورة: مكتبة دار الإيمان ١٤١هـ، ط٣\_ \_ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، الهيثمي (ت٨٠٧هـ)، تحقيق محمد

عبدالقادر أحمد عطا، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٢هـ، ط١-\_ المحلّى، ابن حزم (ت٢٥ ٤هـ)، بيروت: دار الآفاق الجديدة\_ \_ محيط السرخسي (ت٤٨٣هـ)، مخطوط\_ \_ مدارج النبوّت (فارسي)، الشيخ المحقّق عبدالحقّ المحدّث الدهلوي (ت٢٥٢٦هـ)، لاهور: نوريه رضويه پبلشنك كمبني ١٩٧٧م، ط١\_ \_ مدارك التنزيل وحقائق التأويل، النسفي (ت١٧٠هـ)، تحقيق الشيخ زكريا عميرات، بشاور: مكتبة القرآن والسنَّة\_ \_ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، القاري (ت١٠١٤هـ)، تحقيق صلقى محمد جميل العطار، بيروت: دار الفكر ١٤١٢هـ \_ المستدرَك على الصحيحَين، الحاكم (ت٤٠٥هـ)، تحقيق حمدي الدمراش محمد، محَّة المكرَّمة: مكتبة نزار مصطفى الباز ١٤٢٠هـ، ط١-\_ المسلك المتقسّط في المنسك المتوسّط شرح لباب المناسك"، القاري (ت١٠١٤هـ)، كراتشي: إدارة القرآن والعلوم الإسلامية ١٤٢٥هـ، ط۲\_ \_ مسلّم الثبوت، البهاري (ت١١١٩هـ)، لكنؤ، نولكشور (مطبوع مع شرحه "فواتح الرحموت")\_ \_ المسند، أحمد بن حنبل (ت٢٤١هـ)، تحقيق صدقى محمد جميل العطّار، بيروت: دار الفكر ١٤١٤هـ، ط٢\_ \_ مسند إسحاق بن راهويه (ت٢٣٨هـ)، تحقيق عبد الغفور عبد الحق

حسين بر البلوشي، المدينة المنورة: مكتبة الإيمان ٩٩٩٩م، ط١\_ \_ مسند البزّار (ت٢٩٢هـ)، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، بيروت: مؤسّسة علوم القرآن ٢٠٩ ٥ه، ط١ \_ \_ مسند أبي داود الطيالسي (ت٤٠٤ هـ)، بيروت: دار المعرفة\_ \_ مسند الإمام الشافعي (ت٢٠٤هـ)، تحقيق سعيد محمد اللحام، بيروت: دار الفكر١٤١٧هـ ط١٠ \_ مسند أبي يعلى، الموصلي (ت٧ • ٣هـ)، تحقيق ظهير الدين عبد الرحمن، بيروت: دار الفكر١٤٢٢هـ ط١٠ \_ مشكاة المصابيح، التبريزي (ت٧٤٠هـ)، تحقيق سعيد محمد اللحام، بيروت: دار الفكر ١٤١١هـ ط١٠ \_ المصنَّف، ابن أبي شَيبة (ت٢٣٥هـ)، تحقيق كمال يوسف الحوت، الرياض: مكتبة الرشد ١٤٠٩هـ، ط١-\_ المصنِّف، عبد الرزاق الصَنعاني (ت٢١١هـ)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٣هـ، ط٢\_ \_ معالم التنزيل، البغوي (ت١٦٥هـ)، تحقيق خالد عبد الرحمن العك، ملتان: إدارة تاليفات أشرفية ٥ ٢ ٤ ١ هـ \_ المعجم الأوسط، الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، بيروت: دار الفكر ١٤٢٠هـ، ط١\_ \_ المعجم الصغير، الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق عبد الرحمن محمد

عثمان، بيروت: دار الفكر١٤١٨هـ، ط١\_ \_ المعجم الكبير، الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، بيروت: دار إحياء التراث العربي ١٤٢٢هـ، ط٢\_ \_ مطالع المسرّات بجلاء د لائل الخيرات، الفاسي (ت٢٥٢هـ)، مصر: شركة مكتبة البابي١٣٨٩هـ \_ المطوَّل، التفتازاني (ت٧٩٣هـ)، بشاور: مكتبة علوم إسلامية ١٣١١هـ\_ \_ مكتوبات الإ مام الربّاني (ت١٠٣٤هـ)، كوئته: مكتبة القدس\_ \_ ملفوظات أعلى حضرت، مفتى أعظم هند (ت٢٠٤١هـ)، لاهور: مشتاق بك كارنر\_ \_ المنتقى شرح موطًّا مالك، سليمان الباحي (ت٤٩٤هـ)، تحقيق محمد عبدالقادر أحمد عطا، بيروت: دار الكتب العلمية ٢٠ ١٤ ٩هـ، ط١ \_ \_ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج، النووي (ت٦٧٦هـ)، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط٤\_ \_ منية المصلّي وغنية المبتدئ، الشيخ سديد الدين الكاشغري (ت٥٠٧هـ)، كوئته: المكتبة الرحمانية\_ \_المواهب اللدنية بالمنح المحمدية، القسطلاني (ت٩٢٣هـ)، تحقيق صالح أحمد الشامي، غجرات: مركز أهل سنت بركات رضا١٤١٤هـ، ط۱\_ \_ المورد الروي في مولِد النَّبي (مترجم بالأردية)، القاري (ت١٠١٤هـ)،

لاهور: قادري رضوي كتب خانه ١٤٢٦هـ

\_ ميزان الاعتدال، الذهبي (ت٧٤٨هـ)، تحقيق علي محمد البحاوي، بيروت: دار المعرفة\_

\_ المبين المعين لفهم الأربعين، القاري (ت١٠١٤هـ)، مصر: المطبعة الحمالية ١٣٢٨هـ، ط١\_

\_ نسيم الرياض، الخفاجي (ت١٠٦٩هـ)، تحقيق محمد عبد القادر عطا، بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢١هـ، ط١\_

\_ النقاية، صدر الشريعة (ت٧٤٧هـ)، كراتشي: أيج، أيم سعيد كمبني\_ \_ نوارد الأصول في معرفة أحاديث الرسول، الحكيم الترمذي (ت٣١٨هـ)، دمشق: تحقيق عبد الحميد محمد الدرويش١٤٢٥هـ، ط١\_

\_ النهاية شرح الهداية، السغناقي (ت١١٧هـ)، مخطوط\_ \_ النهر الفائق، عمر بن إبراهيم ابن نجَيم (ت٥٠٠٥هـ)، تحقيق أحمد عزو

عناية، كراتشي: قديمي كتب خانه\_ \_ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن خلكان (ت٦٨٦هـ)، بيروت: دار

\_ وقيات الاعيان والباء الماء الزمان، ابن محلمان (ت ١٨١هـ)، بيروك. دار إحياء التراث العربي١٤١٧هـ ط١٠\_

\_ الهداية شرح بداية المبتدي، المرغيناني (ت٥٩٢هـ)، تحقيق محمد عدنان درويش، بيروت: دار الأرقم\_ \_ همعات، الشاه ولى الله الدهلوي (ت١١٧٦هـ)\_